
« Il n’est pas de stratégie de
développement plus bénéfi que 
pour une société considérée 
globalement – hommes et 
femmes ensemble - que celle 
dont les femmes sont les 
actrices principales. »

- Kofi  Annan
ancien Secrétaire Général

des Nations Unies

La communauté internationale a pris depuis longtemps conscience du fait que la désertifi cation
représente une menace majeure pour de nombreux pays et dans toutes les régions du monde.
C’est pourquoi la Convention des Nations Unies sur la lutte contre la Désertifi cation (UNCCD) a
été adoptée en 1994 et est entrée en vigueur deux ans plus tard. L’objectif de la Convention est
de combattre la désertifi cation et d’atténuer les effets de la sécheresse dans les pays qui sont
confrontés à ces deux problèmes majeurs, tout particulièrement en Afrique. L’UNCCD est le seul
instrument international contraignant et légalement applicable à traiter du problème de la
dégradation des sols dans les zones rurales arides. Elle s’appuie sur l’adhésion unanime des 191
pays qui ont ratifi é le texte. Enfi n, elle illustre magnifi quement la démarche « bottom-up » (de
la base au sommet), particulièrement adéquate pour donner la parole aux communautés locales
et aux femmes.

Secrétariat de la Convention des Nations Unies
sur la lutte contre la désertifi cation
Hermann-Ehlers-Strasse 10, 53113 Bonn, Allemagne
Tél: +49 228 815 2800 . Télécopie: +49-228 8152898/99
Email: secretariat@unccd.int . Site web: www.unccd.int

Fonds International de Développement Agricole
107 Via del Serafi co, 00142 Rome, Italie
Tél: +39-06 54591 . Télécopie: +39-06 504 3463
Email: ifad@ifad.org . Site web: www.ifad.org

FEMMES ET 
   PASTORALISME

Préserver les savoirs traditionnels
Affronter les nouveaux défi s

ISBN 978-92-95043-21-3



FFFEEEMMMMMMEEESSS   EEETTT      
PPPASTORAASTORAASTORALLLIIISSSMEMEME 

Préserver les savoirs traditionnels  
Affronter les nouveaux défis 



Les opinions exprimées dans la présente publication ne reflètent pas nécessairement celles du 
secrétariat de la Convention. 
 
 
Publié par:                             Secrétariat de la Convention des Nations Unies sur la lutte contre la 
                                                désertification, Bonn, Allemagne 
 
                                                en coopération avec le Fonds International de Développement 
                                                Agricole       
 
Copyright:                              © UNCCD 2007 
 
                                                Tous droits réservés.          
 
                                                Cette publication est également disponible en anglais et en 
                                                espagnol. 
 
ISBN:                                      978-92-95043-21-3 
 
Coordination:                        Rajeb Boulharouf & Marcos Montoiro 
 
Coordination éditoriale:        Joyce Hannah 
 
Mise en page:                        Katheryn Jimenez 
 
Impression:                           HelmichPrint 
 
Photographie,   
première de couverture:       Troupeau à Bororo, Mali 
 
Photographie,  
dernière de couverture:        Femmes pasteurs, Nord Pakistan 
 
Disponible au:                       Secrétariat de la Convention des Nations Unies  
                                                sur la lutte contre la désertification 
                                                Hermann-Ehlers-Strasse 10 
                                                53113 Bonn, Allemagne 
                                                Tél.: +49 228 815 2800 
                                                Télécopie: +49 228 815 2898 
                                                E-mail: secretariat@unccd.int 
                                                Site web: http://www.unccd.int       



Table des matières 
 

Avant-propos – UNCCD ………………………………………….. 7 

Avant-propos – IFAD ……………………………………………... 9 

Les femmes Raika du Rajasthan - Inde ……………………………… 12 

Paradoxes de la déforestation - Kenya ……………………………….. 14 

Gestion du sol et des ressources dans la région des Afar - Éthiopie….. 16 

Protection de la biodiversité dans les Carpates - Roumanie …………... 18 

Les femmes Masai prennent la parole et leur bâton de pèlerin - Kenya  20 

Le surveillance des troupeaux dans le Rift Valley - Jordanie …….……. 22 

Réflexions sur une enfance pastorale - Iran ……………………….… 24 

La récolte des plantes locales et de leurs vertus - Kenya ……………... 26 

Les femmes pasteurs du Turkménistan - Turkménistan ………………. 28 
Tradition et gestion durable des ressources naturelles  
République-Unie de Tanzanie …………………………………………... 30 

Le Groupe autogéré de Conservation forestière Al Rahma - Kenya …. 32 

Gardiens du Gobi - Mongolie ………………………………………... 34 

Un désert montagnard sur le toit du monde - Pakistan ……………… 36 

Reforestation contre désertification - Soudan………………………… 38 

Les femmes éleveurs autochtones dans les Andes supérieures - Bolivie  40 
Les femmes Peulh joignent leurs efforts pour combattre la  
désertification - Sénégal ……………………………………………… 42 

Remerciements …………………………………………………….. 44 

  





Avant-propos d’Hama Arba Diallo 
Secrétaire exécutif  de l’UNCCD 
 
 
Les pasteurs représentent une proportion significative de la population des zones arides, lesquelles sont 
particulièrement sensibles à la désertification. En outre, le système de production basé sur le nomadisme 
a prouvé son efficacité dans la gestion de la végétation éparse et de la fertilité réduite des sols secs 
asséchés, et a permis aux pasteurs de s’adapter à un environnement imprévisible. Le bien-être de 
millions de pauvres de la planète s’appuie sur différentes formes de pastoralisme, auxquelles on doit 
toute une gamme de services et de produits particulièrement précieux, parmi lesquels la préservation de 
la biodiversité et des matières premières. 
 
Les femmes jouent un rôle clé dans le mode de vie pastoral en assurant diverses responsabilités relatives 
à la gestion du bétail, de la terre et de l’économie domestique. En s’acquittant de leurs tâches 
quotidiennes, elles ont développé un savoir-faire particulièrement pointu concernant la gestion des 
ressources naturelles, dont elles se servent pour le plus grand profit tant de leurs communautés 
d’appartenance que de l’environnement. Pourtant, ce savoir-faire et l’ensemble de leurs compétences sont 
loin d’être reconnues, si bien qu’elles sont le plus souvent exclues des processus de décision. 
 
En ces temps de raréfaction des ressources naturelles et alors que les contraintes et les épreuves 
s’imposent à tous, ce sont les femmes qui portent l’essentiel de ce fardeau. Qui plus est, leur capacité à 
saisir les opportunités économiques est souvent limitée par les croyances traditionnelles concernant la 
division sexuelle du travail dans les sociétés pastorales. D’une manière générale, les femmes manquent 
de temps, de moyens financiers et de réseaux de soutien pour profiter réellement de ces opportunités. 
 
Pourtant, s’il est une chose dont les femmes disposent en abondance, c’est bien de cette capacité 
d’adaptation et de cette faculté de mobiliser leurs ressources, c’est ce que souhaite montrer cette 
publication. Pour peu qu’elles en aient eu l’occasion, elles se sont montrées capables de trouver des 
compléments de ressources pour leurs foyers, en particulier dans les périodes d’intense sécheresse qu’ont 
connues les zones arides, et d’acquérir les compétences nécessaires à cette fin. Ce document atteste de la 
compétence des femmes pasteurs, en qualité de gardiennes des savoirs traditionnels, à contribuer dans 
des proportions importantes à une gestion durable de la terre et des ressources naturelles dans le monde 
entier. Il indique également que, pour peu qu’elles disposent des soutiens appropriés, elles sont capables 
d’affronter les défis qui nous attendent. 





Avant-propos de Lennart Båge 
Président du FIDA 
 
 
La sécheresse et la désertification menacent la survie de plus d’un milliard d’habitants de 110 pays, 
mais cette menace n’est pas également répartie entre les hommes et les femmes. Au fur et à mesure 
que la désertification s’empare des zones arides, la possibilité pour les femmes d’acquérir une 
maîtrise des biens de production tels que la terre, le bétail et l’eau s’amoindrit, ce qui réduit 
également de plus en plus leur capacité à satisfaire aux besoins de leurs familles et à gérer les 
ressources naturelles. À mesure que la fertilité du sol diminue, que la productivité du bétail et des 
cultures décline, les hommes sont forcés d’abandonner leurs communautés pour partir en quête 
d’emploi. Les femmes restent seules pour assumer les responsabilités traditionnellement dévolues aux 
hommes, sans pour autant disposer du même accès ni aux services communautaires, ni au pouvoir 
de décision, ni à l’ensemble des ressources techniques, financières et autres. De ce fait, les femmes des 
zones arides ont tendance à grossir le contingent des pauvres parmi les pauvres de ce monde. 
 
Pourtant, nous devons veiller à ne pas victimiser les femmes, mais à les considérer avant tout pour 
leur potentialité à être tant actrices du changement que gardiennes de savoirs et de pratiques 
permettant d’empêcher la dégradation du sol. Les femmes sont en règle générale celles qui assurent la 
culture des céréales, la collecte de l’eau et du bois de feu, ce qui explique pourquoi leur savoir est si 
étendu en matière de gestion des ressources naturelles et de sécurité alimentaire, et ce 
particulièrement en Afrique.  
 
Cette publication s’intéresse aux femmes pasteurs, à leurs compétences, à leur action en faveur d’une 
gestion durable des terres, et aux savoir-faire qu’elles ont su mettre en œuvre dans leur combat de 
tous les jours pour survivre. Celle-ci résonne comme un appel de soutien à ces femmes afin 
d’améliorer leur accès aux moyens de production et d’élargir leur participation aux processus 
décisionnels. Ces histoires de vie soulignent le caractère précieux des ressources humaines que l’on 
trouve dans les zones arides, ainsi que le pouvoir dont elles disposent afin de protéger, non seulement 
l’environnement, mais aussi les communautés qui en dépendent pour leur survie. 





Préserver les savoirs traditionnels 
Affronter les nouveaux défis 

FEMMES ET  
PASTORALISME



Les femmes Raika du Rajasthan 
Inde 
 

 
Les Raika sont des éleveurs traditionnels du 
Rajasthan, cet État aride de l’Ouest de l’Inde. 
Leur population compterait selon les estimations 
entre 250 000 et 500 000 personnes. D’après 
leurs croyances ancestrales, les Raika ont été 
crées par le dieu Shiva pour prendre soin des 
chameaux, si bien que la relation très 
particulière qui les unit à cet animal est un 
élément constitutif de leur identité. Ils sont 
d’ailleurs depuis toujours les chameliers 
traditionnels des Maharadjahs. 
 
Non contents d’être des éleveurs de chameaux, 
les Raika ont créé des races de bétail célèbres 
qui constituent un atout précieux pour 
l’exploitation durable du désert de Thar, comme 
les bovins Nari, les moutons Boti ou Marwari, ou 

encore les chèvres Sirohi. Ces animaux, adaptés à l’environnement local, sont à même de faire un 
usage optimum de la végétation aride, sans pour autant peser sur les ressources hydriques déjà 
réduites. Dans de nombreuses localités du Rajasthan, les herbages traditionnels appartenant au 
village se sont dégradés du fait du surpâturage, de l’absence d’application des règles, ou du 
détournement par les hautes castes pour leur usage privé. Au contraire, là où les Raika dominent, les 
pâturages sont restés de très bonne qualité. 
 
Historiquement, le pastoralisme est le moyen de subsistance principal des habitants du Rajasthan, et 
la culture des céréales ne se fait que pendant les trois mois de la saison des pluies. En période de 
sécheresse, les habitants migrent avec leur bétail pour rejoindre les régions plus fertiles des Etats 
limitrophes. Mais au cours des quarante dernières années, le gouvernement a largement ignoré le 
secteur de l’élevage et privilégié l’agriculture d’irrigation en subventionnant le diesel, l’électricité, les 
engrais artificiels et les semences céréalières à haut rendement. Devenues évidentes, les 
conséquences de cette politique 
représentent à présent une source 
croissante d’inquiétude : chute 
dramatique des niveaux des nappes, 
voire même, par endroits, assèchement 
pur et simple des puits. 
 
Les femmes Raika 
 
Avec leurs jupes amples, les bracelets de 
plastique qui couvrent leurs bras du 
poignet à l’épaule, leurs voiles rouges et 
leurs lourds bijoux d’argent, les femmes 
Raika ne manquent pas d’allure. Les 
étrangers, surtout les hommes, ont 
souvent du mal à les approcher, car elles 
se dérobent et ne parlent jamais en 
présence de leurs maris. Elles sont 
pourtant connues pour être celles qui 

Femme Raika exhibant son agneau 

Femmes nourrissant de jeunes animaux 

12 



tirent les ficelles en coulisse. Un proverbe traduit cet état d’esprit : « les hommes Raika sont directs 
comme le taureau, les femmes Raika sont rusées comme le renard. » Les femmes Raika jouent un 
rôle essentiel dans la production de nourriture, dans la préservation de la diversité agro-biologique et 
dans la répartition du travail. On les décrit souvent comme le « Ministre des finances » de la famille : 
seules à connaître et à gérer l’argent. Les hommes étant le plus souvent dans les prés durant la 
journée, ce sont elles qui traitent avec les intermédiaires et les maquignons qui se présentent pour 
acheter les bêtes. Une autre de leurs tâches traditionnelles consiste à gérer le fumier, qu’elles vendent 
également aux fermiers. C’est encore elles qui assurent la traite et prennent soin des animaux jeunes 
ou malades. 
 
Dailibai Raika 
 
Bien que Dailibai porte l’habit 
traditionnel, c’est une femme moderne 
à tous égards, capable de partager son 
temps entre ses activités lucratives et 
ses tâches de mère de famille. Mère 
de trois garçons et d’une fille, elle a 
pour mari un homme qui travaille dans 
un temple et semble si absorbé par ses 
occupations religieuses qu’il ne fait que 
de rares apparitions à la maison. C’est 
donc à Dailibai qu’incombe la double 
tâche de gagner l’argent du ménage et 
de veiller sur la famille. 
 
Elle travaille à temps partiel pour un 
programme pré-scolaire subventionné 
par le gouvernement, où elle est 
chargée de préparer un copieux 
déjeuner pour l’ensemble des enfants. 
Dailibai est aussi connue pour ses dons traditionnels de guérisseuse d’animaux. D’ailleurs, son propre 
troupeau, soit deux chèvres et une vache, est constitué d’animaux rejetés par leurs propriétaires pour 
cause de patte cassée. Dailibai les a soignés en appliquant des onguents traditionnels sur les 
membres malades, et leur a permis de récupérer. Il lui arrive aussi de soigner des gens. 
 
Connue pour son franc parler, elle a été invitée voici quelques années à rejoindre le Bureau du LPPS 
(Lokhit Pashu-Palan Sansthan), une ONG locale qui encourage le pastoralisme au Rajasthan. Cette 
responsabilité lui a permis de se déplacer en plusieurs endroits du Rajasthan, et même de se rendre à 
Delhi, la capitale. Là, elle a participé à une rencontre nationale d’éleveurs organisée par le programme 
LIFE. Pendant une réunion qui se tenait en présence du Ministre d’État dirigeant le cabinet du Premier 
Ministre, elle a totalement quitté son rôle traditionnel de femme qui ne parle pas en présence des 
hommes. Avec une grande force de conviction, elle a expliqué les problèmes que rencontrait sa 
communauté dans l’accès aux pâturages, à la grande joie du LPPS, mais à la grande fureur de 
certains éleveurs hommes présents. Sa plus grande fierté est sa fille Pavni, pour qui elle ambitionne un 
haut niveau d’éducation, à n’importe quel prix. 
 
Si les Raika devaient perdre leurs moyens d’existence, ils n’auraient d’autre choix que de rechercher 
des petits boulots mal payés dans les grandes villes surpeuplées. En outre, des races précieuses et un 
savoir-faire qui ne l’est pas moins seraient alors perdus. Si d’autres femmes, à l’instar de Dailibai, 
trouvent la force de prendre la parole, elles contribueront à préserver non seulement leurs propres 
moyens d’existence, mais aussi un mode de vie qui perpétue une gestion durable du sol et des 
ressources naturelles.  

Dailibai Raika 

13 



Paradoxes de la déforestation 
Kenya 
 
 
Les femmes pasteurs Samburu au nord du Kenya entretiennent une relation spéciale avec les arbres, 
qui jouent un rôle particulièrement important dans leur vie. Les femmes ont pour tâche de traire les 
bêtes dont dépend la vie de la famille et de recueillir le précieux liquide dans des récipients de bois ou 
dans des gourdes. Mais, à mesure que la désertification avance, le nombre d’arbres dont il est 
possible de tirer des gourdes de bonne qualité diminue. En conséquence de quoi, des récipients taillés 
dans de petits troncs d’arbres -auxquels on donne une forme arrondie similaire à celle de la gourde 
traditionnelle- remplacent de plus en plus ceux qui abondaient autrefois. Une fois achevés, ces 
récipients, qu’ils soient faits de bois ou à partir d’une calebasse, sont pratiquement considérés à l’égal 
des humains et leur état général est fortement associé avec celui de la personne qui les utilise pour 
boire. 
 
Les arbres sont en général sacrés pour les Samburu, et la plupart des menus objets qu’ils en tirent 
sont considérés comme autant de bénédictions pour qui s’en sert quotidiennement. Le type de bois 
utilisé n’est pas sans importance, selon qu’il s’agit de faire du feu ou de se tailler un bâton, et les 
éleveuses Samburu établissent une relation divine entre leur cheptel, les récipients dans lesquels elles 
conservent le lait et le charbon de bois qui leur sert à purifier ces récipients. 
 
Jusqu’ici, les femmes Samburu ont excellemment géré leur forêt, et beaucoup de leurs pratiques de 
conservation sont parvenues jusqu’au XXIe siècle, en particulier dans les basses terres du District des 
Samburu. Dans cette région, les femmes Samburu préfèrent ramasser le bois mort tombé à terre plutôt 
que de couper des branches vivantes. Qui plus est, tous les objets fabriqués à base de bois vert 
restent utilisés pendant des années grâce à de très ingénieuses méthodes de conservation, ce qui 
permet de maintenir avec soin l’équilibre entre plantes à éliminer et nouvelles pousses. Conscientes de 
la nécessité de ne pas surexploiter les ressources naturelles, les femmes ont adopté avec 
enthousiasme des matériaux alternatifs pour toute une série d’objets. Par exemple elles n’ont pas 
hésité à utiliser le métal provenant de jerrycans, qui, une fois martelé, sert à faire des murs et des 
portes pour leurs maisons et à remplacer les bols en bois par du métal.  
 
Les menaces actuelles sur la forêt 
 
Malheureusement, l’engouement du XXIe siècle pour les maisons modernes conduit à réduire le 
couvert forestier en pays Samburu dans des proportions inquiétantes, mettant ainsi en péril une 
utilisation respectueuse et modérée acquise de longue date. Les hommes sont les premiers à 
souhaiter construire ces maisons modernes, grâce auxquelles ils pensent acquérir prestige et 
considération dans un système social emprunt de puissants processus de différenciation socio-
économique. Or, si les hommes sont les principaux consommateurs de bois de construction, le rôle 
traditionnel des femmes vivant à la lisière de la forêt les met dans la situation paradoxale puisque, 
chargées de la collecte et du charroi du bois, elles deviennent leurs fournisseurs. 
 
D’un côté, les femmes ont été les plus actives dans les activités de plantation d’arbres, aidées en cela 
par les agences de développement, et elles continuent d’entretenir une relation aux arbres marquée 
par le sacré et le sentiment religieux. De l’autre, l’extension de la pauvreté a conduit de nombreuses 
Samburu à abattre des cèdres parvenus à maturité pour fournir les hommes en bois d’œuvre dans leur 
région et même au-delà. En moins d’une décennie, les maisons construites en troncs de cèdres se 
sont multipliées, dans une région où il s’en rencontrait autrefois à peine une tous les vingt kilomètres. 
Sur la même période, les forêts des hautes terres se sont rétrécies à un degré très inquiétant. Comme 
n’importe quel observateur peut aisément le constater, l’activité d’abattage, de transport et de sciage 
du bois pour alimenter l’industrie locale de la construction immobilière constitue la principale menace 
pour les forêts d’altitude du pays Samburu. 

14 



Les solutions existent. Des maisons en béton ou en parpaings de fabrication locale ne nécessitent que 
peu de bois, pour un coût équivalent ou inférieur. De telles constructions sont à la fois plus robustes et 
résistantes aux termites dont l’agressivité peut venir à bout d’une maison de bois en moins de cinq 
ans. Alors même que les Samburu sont parfaitement conscients des avantages des constructions en 
parpaings, la technologie simple qui permet de fabriquer des blocs à base de sable et de graviers 
abondants dans la région ne leur a jamais été inculquée. Plus tard cette technique simple s’enracinera 
dans les habitudes des populations Samburu, plus vite la désertification progressera. 
 
Les femmes –ces nourricières qui donnent la vie et collectent le bois et l’eau- seront les premières et 
les principales victimes. De fait, les effets de la déforestation se font déjà sentir sur les temps de trajet 
qui sont dorénavant plus longs pour se rendre en forêt et y collecter le bois mort dans le haut pays, ou 
pour aller chercher l’eau dans les basses terres. La diminution de la pluviométrie constitue une autre 
menace qui plane sur les femmes du bas pays Samburu. Il y pleut déjà moins, et les forages sont 
moins productifs. Ceci oblige les femmes à marcher parfois plusieurs heures pour aller chercher une 
eau de qualité douteuse.  
 
Un plan de gestion des ressources est indispensable 
 
Parfaitement conscientes de la nécessité de préserver la forêt, les femmes Samburu ont participé 
activement aux efforts de protection de cette dernière. Les femmes des basses terres en particulier ont 
été directement témoins des effets de la désertification, qui érode les sols et transforme certaines 
zones en paysages lunaires. Dans ces régions, les femmes ont apporté leur contribution en plantant 
des arbres, en creusant des tranchées, entre autres tentatives pour contrôler l’érosion et reconstituer le 
couvert arboré. Mais les femmes Samburu ont besoin d’être appuyées par un plan de gestion des 
ressources susceptible de leur offrir une alternative aux activités certes lucratives, mais 
écologiquement désastreuses, que sont le bûcheronnage immobilier et la production de charbon de 
bois. Dans le même esprit, des technologies alternatives permettant de satisfaire les besoins 
domestiques en matière de feu ou de matériaux de construction sont tout aussi indispensables. 
 
Les projets qui ne prendraient pas en compte l’interaction entre les différentes facettes des besoins à 
satisfaire sont fortement susceptibles d’échouer. Ce risque d’échec peut être illustré par un exemple : 

souvent les hommes rejettent la 
construction par parpaings non 
pas seulement parce que la 
technologie leur est peu familière, 
mais aussi en réaction au fait 
qu’elle pourrait fournir aux 
femmes les moyens de gagner 
leur vie et celle de leur famille de 
manière indépendante. En 
l’absence de projets d’ensemble 
conduits par la communauté elle-
m ê m e  p o u r  s t o p p e r  l a 
déforestation du pays Samburu, 
les femmes continueront de se 
trouver dans une  position 
extrêmement paradoxale : tantôt 
celles par qui les arbres 
prospèrent, tantôt celles qui 
coupent les cèdres pour alimenter 
la construction immobilière ; 
tantôt des agents de la 
déforestation, tantôt des victimes 
de cette dernière.  

Femmes Samburu construisant la maison pour un rituel  
de marié « white house » 

15 



Gestion du sol et des ressources dans la région des Afars 
Ethiopie 
 

 
Mettre en place une gestion durable du sol dans la région 
des Afars en Éthiopie est un véritable défi. Températures 
extrêmes, faible pluviosité : cette région est l’une des plus 
arides et des plus hostiles de la Corne de l’Afrique. Dans cet 
environnement difficile, les Afars pratiquent un mode 
particulièrement adapté de pastoralisme transhumant. 
Comme ailleurs, les éleveurs ont leur propre mode de 
développement qui permet d’assurer la préservation des 
ressources, y compris par le biais d’un système juridique 
complexe garantissant l’accès aux points d’eau et aux 
pâturages.  
 
Mais dans la région des Afars, les conflits autour des 
ressources naturelles prennent une importance croissante. 

Ceci est principalement dû à la  promiscuité grandissante à laquelle sont contraints les différents 
groupes ethniques à mesure que les régions considérées comme de libre accès sont récupérées par le 
Gouvernement et confiées à de grandes exploitations agricoles, que de petits exploitants assurent leur 
emprise sur le terrain, que les parcs et zones de protection naturelle s’étendent, et que de nouveaux 
arrivants s’installent. En outre, l’eau est de plus en plus perçue comme une marchandise, qui s’achète 
et se vend, notamment en période de sécheresse, ce qui fragilise encore l’accès des plus pauvres et 
des plus démunis à cette ressource. Cette situation touche particulièrement les femmes, qui 
deviennent de plus en plus dépendantes de leur mari pour l’accès à l’eau et aux ressources 
financières.  
 
En même temps que la pression s’accentue sur les communautés pastorales, rendant ainsi les modes 
de vie traditionnels de plus en plus difficiles à maintenir, la tendance à diversifier les activités pour 
éviter de dépendre du seul élevage se sont également installées. Traditionnellement écartés des 
processus décisionnels et des opportunités de développement, les éleveurs, et tout particulièrement 
les éleveuses, se sont battus pour dépasser le stade de la survie au jour le jour et de la satisfaction 
quotidienne des besoins élémentaires, afin de s’orienter vers une sécurité à long terme. 
 
Deux groupes de femmes se sont avérés particulièrement performants dans cette démarche. Les 
éleveuses Kereyou du district de Fentale ont clos une partie des terres jouxtant leur domicile. 
N’importe qui, homme ou femme, est en droit de créer de tels enclos, –
des kellos, - à la seule condition d’en informer le gouvernement. Sur ces 
kellos, les femmes font pousser de l’herbe, la récoltent, nourrissent leurs 
vaches laitières, les petits ruminants, et la donnent à leur bétail vieux ou 
affaibli. Dès que des excédents sont disponibles, et notamment en 
période de sécheresse, les femmes vendent ce fourrage à un prix 
supérieur à ce qu’elles retireraient de la vente de leur bétail. En période 
sèche, le bétail se vend en effet à des prix moindres du fait d’un excès 
d’offre. Bien qu’on puisse contester ce processus de « privatisation des 
prairies », il semble bien qu’il ait un impact positif sur la dégradation des 
pâturages de la région, en favorisant une plus grande maîtrise des 
approvisionnements en fourrage et une meilleure défense à l’égard des 
« envahisseurs » comme les charbonniers – qui posent un grave 
problème dans la partie somalie du pays. Cette réserve de fourrage peut 
s’avérer particulièrement précieuse en périodes de tension, lorsque les 
autres sources d’approvisionnement sont susceptibles d’être 
surexploitées.  

16 

Femme Kereyou travaillant dans son enclos 

 

« Vous ignorez les 
femmes. Vous ne nous 
accordez aucune 
attention. Vous attendez 
trop peu de choses de 
nous. Nous vous 
écoutons, mais vous ne 
nous écoutez pas. »  
 
Une femme Afar  
témoignant de sa frustration 
à l’égard d’un agent de 
développement dans le 
district de Hassoba,  
région des Afars. 



Un deuxième exemple nous est fourni par les femmes qui récoltent la 
feuille de palmier sauvage (aunga) dans la région. Autour du Parc 
National Awash, cette feuille de palmier constitue une source de 
revenus essentielle pour 500 foyers environ. Malheureusement, la 
surexploitation a conduit à un appauvrissement de la matière première, 
aggravé par les conditions de commercialisation abusivement 
contrôlées par cinq puissants groupes. Avec l’aide d’une ONG, les 
femmes se sont constituées en groupe pour mieux contrôler la récolte 
de la feuille de palme. Un silo a été construit, mais l’exploitation de 
l’aunga a continué à croître. Suite à quoi la communauté décida de 
cesser toute récolte jusqu’à ce que les arbres aient retrouvé un état 
satisfaisant. Le besoin se fait sentir à présent de formaliser l’accord 
entre les commerciaux et la communauté, représentée en particulier par 
les femmes récoltantes, de manière à mettre en place un pilotage 
approprié de l’activité afin de créer les conditions d’une exploitation 
durable.  

 
Les éleveuses de l’Élidaar, dans le Nord de la région, se sont débrouillées pour générer des revenus à 
partir d’activités manuelles basées sur l’aunga, lequel entre dans la confection des toits et des matelas. 
L’aunga est également utilisé comme aliment et comme médicament dans le traitement des 
articulations douloureuses. Depuis toujours, la fabrication de matelas à base d’aunga est pour les 
femmes Afars une activité traditionnelle qui se pratique quotidiennement. Aujourd’hui, grâce à un 
programme de soutien mis en place par une ONG, les femmes se sont auto-organisées en groupes qui 
leur permettent de travailler, de teindre et de décorer les feuilles de palmier pour les vendre sur le 
marché local. Une botte de feuilles d’aunga brutes s’achète environ 6 birr éthiopiens et se revend 10 
birr après transformation (environ 1,50$). 
 
Des projets existent pour développer cette activité et même pour vendre sur les marchés de la 
capitale, Addis Abéba. Les obstacles deviennent ici considérables, car les conditions de transport et de 
déplacement sont des plus précaires, et les femmes sont dépourvues des connaissances nécessaires 
pour assurer la commercialisation. Une formation leur a été dispensée à partir de Djibouti, ville proche, 
et les ONG locales continueront à les soutenir. Les maris les aident également et participent à la 
récolte et au transport. Ces arbres se trouvent sur les terres communautaires et leur exploitation se fait 
à présent selon les critères du développement durable. Malgré tout, un pilotage fondé sur une gestion 
collective serait sans doute opportun. 
 
Pression pour le changement  
 
Bien que l’évasion hors du système pastoral ait 
toujours existé pour une partie des éleveurs, soit 
pour cause de sécheresse, soit du fait de 
nouvelles opportunités, tout changement à grande 
échelle comporte potentiellement le risque d’un 
impact négatif, à la fois sur les éleveurs eux-
mêmes et sur leur environnement social et naturel. 
L’exemple donné ici indique comment des 
éleveurs peuvent apporter une contribution 
positive à la protection de leur environnement, tout 
en améliorant leurs propres revenus et en 
soutenant l’économie locale. La diversification et 
l’adaptation des modes d’existence et de gestion 
des ressources environnementales peuvent ainsi 
consolider le système pastoral à long terme, face 
aux pressions pour le changement et aux défis de 
plus en plus importants. 

Apprentissage de la fabrication de produits 
artisanaux à partir de feuilles 

de palmier « Aunga » 

17 

« Nous n’avons plus la 
force que nos ancêtres 

possédaient. La sécheresse 
nous frappe durement. 

Notre bétail n’est pas 
productif. Nous sommes 

vraiment mal en point. Il fut 
un temps où nous avions 

du lait à boire et de la 
viande à manger. À présent 

nous n’avons plus que du 
porridge et de la 

« hashera » [bière locale] ». 
  

Un vieil Afar. 



Protection de la biodiversité dans les Carpates 
Roumanie 
 
 
Les deux millions d’hectares de prairies semi-naturelles des montagnes roumaines sont marquées par 
un niveau de biodiversité exceptionnel pour l’Europe,  il s’agit là d’un héritage : celui d’une longue 
histoire marquée par un pastoralisme semi-nomade. Resté vivant en Roumanie, le pastoralisme est 
une culture qui se retrouve dans de nombreuses traditions locales : dans les chansons, dans la 
nourriture, dans le vocabulaire même, lequel puise ses racines dans cet héritage. Le poème national, 
Miorita, parle de bergers, et est considéré, à l’égal de l’Iliade pour les Grecs, comme l’emblème de 
l’identité nationale. 
 
Le pastoralisme de subsistance est encore très présent dans la partie roumaine de l’arc carpate. 
L’élevage de bovins et d’ovins se fait encore le plus souvent sur des superficies de quelques hectares 
seulement. Les petits exploitants sont amenés à déplacer leurs troupeaux en été, afin de cultiver le 
fourrage dont ils auront besoin en hiver. Dans les villages où les pâturages sont réduits, les troupeaux 
transhument en été vers de nouveaux prés où ils sont gardés par des bergers mis au service de la 
communauté. La gestion durable de ces petites propriétés de prairies destinées à la production de 
fourrage, fertilisées exclusivement par le fumier animal, a permis la création de ces vastes zones 
d’herbages semi-naturels. Ces biotopes abritent de nombreuses espèces d’invertébrés et de plantes 
qui, pour certaines, se raréfient dans les régions européennes ayant renoncé au pastoralisme au profit 
de formes plus intensives d’élevage. 
 
Une année dans la vie d’une femme éleveur en Roumanie 
 
Il est fréquent que les hommes quittent le pays pour des mois entiers, en quête d’un emploi à l’Ouest, 
pendant que d’autres passent jusqu’à six mois par an loin de leur village pour garder des troupeaux. 
De ce fait, l’essentiel du travail incombe naturellement aux femmes. Une intrusion rapide dans la vie de 
Ioana, une femme de 33 ans vivant dans un village de montagne des Carpates roumaines, nous 
permet de saisir l’importante contribution des femmes à la protection de leur environnement naturel.  
 
Hiver et printemps 

 
Ioana et ses beaux-parents 
s’occupent à tour de rôle de leurs 
quatre vaches et de leurs cinq 
moutons domestiques. Son mari 
est parti pour quatre mois travailler 
en Allemagne comme bûcheron. 
 
Aujourd’hui, c’est à Ioana de 
prendre soin des bêtes, ce qui 
signifie qu’elle devra marcher plus 
d’une heure et demie par des 
températures en -dessous de zéro 
pour arriver à l’étable à foin où elles 
sont logées. Elle nettoie les stalles, 
sort le fumier qu’elle dispose 
ensuite en petits tas autour du 
bâtiment. Il sera étalé sur 
l’ensemble du terrain au printemps, 
après la fonte des neiges. Ioana 
trait les vaches à la main pendant Ramenage du bétail au printemps 

18 



qu’elles mangent, et fera le fromage pour toute la famille une fois de retour à la maison dans l’après-
midi. La production de lait par vache a diminué, mais en été, elle peut atteindre 10 litres par jour et par 
bête. C’est un rendement relativement faible par comparaison aux races modernes, mais ces vaches 
supportent bien l’environnement montagnard. 
 
En mars, les bêtes sont rapatriées dans une grange plus proche de la maison, où elles vont pouvoir 
vêler. La famille est propriétaire de cinq  pâturages, chacun pourvu d’une grange. Pendant les mois 
d’hiver, les bêtes séjournent dans chacune d’elle à tour de rôle, y abandonnant leur fumier qui 
fertilisera ensuite le pré. Après la fonte des neiges, en avril, Ioana et sa belle-mère se relaient pour 
garder un œil sur le troupeau sur un terrain, tandis que le fumier est râtelé sur l’autre. Vers la fin mai, 
les bêtes sont emmenées paître en lisière de la forêt, pour mettre la prairie au repos et lui permettre de 
se reconstituer. 
 
Été et automne 
 
Au premier jour de juin, Ioana emmène les 
bêtes vers les pâturages d’été. Le village est à 
1000 m, mais les estives sont à sept heures 
de marche, de l’autre côté d’un col situé à 
2200 m. Les petits cultivateurs se regroupent 
pour rémunérer collectivement les bergers, 
soit sur l’une des quatre estives, soit dans les 
basses terres. Les bergers y fabriquent 
artisanalement des fromages pour le compte 
des propriétaires, dans des huttes 
rudimentaires chauffées au bois. Chaque 
famille d’éleveurs reçoit pour sa propre 
consommation une quantité de fromage qui 
dépend de la productivité de ses bêtes.  
 
Vers la fin de juillet, Ioana, son mari, leurs deux jeunes enfants et ses beaux-parents travaillent 
d’arrache-pied pour rentrer le foin, une opération qui prend de nombreuses semaines même par beau 
temps. Certaines pâturages connaîtront une deuxième coupe en septembre, qui, plus riche et plus 
nourrissante, sera réservée en particulier aux vaches qui ont vêlé. Les autres parcelles ne sont 
fauchées qu’une seule fois, en vue de fournir le fourrage d’automne. À cette époque, Ioana et sa belle-
mère gardent les bêtes pendant qu’elles pâturent, et ce jusqu’en novembre ou en décembre. L’arrivée 
de l’hiver met un terme à cette période : les bêtes sont alors gardées à l’étable et nourries 
exclusivement avec les réserves de foin. 
 
Protection de l’environnement et mode de vie 
 
Malheureusement, la prise de conscience des nombreux avantages du pastoralisme transhumant pour 
l’ensemble de la société, parmi lesquels la préservation de la biodiversité, s’est faite tardivement en 
Europe, si bien que de nombreuses traditions de transhumance ont à présent disparu. Avec un soutien 
approprié, ces pratiques d’élevage permettent pourtant de préserver à long terme une relation 
équilibrée entre l’homme et son environnement. 
 
Admise récemment au sein de l’Union européenne, la Roumanie est désormais engagée dans une 
démarche de développement rural qui inclut la préservation des prairies semi-naturelles et de la 
biodiversité qui leur est associée. Si cette démarche aboutit, elle devrait rendre parfaitement visible le 
lien entre la gestion du territoire telle que le pastoralisme le permet et la préservation des prairies semi-
naturelles. Elle devra aussi mettre en lumière le rôle crucial joué, le plus souvent, par les femmes 
comme Ioana, grâce auxquelles cette forme d’élevage respectueuse de l’environnement permet d’être 
maintenue.  

Empressant pour rentrer le foin avant l’orage 

19 



Les femmes Masaï prennent la parole et leur bâton de pèlerin 
Kenya 
 
 
Il est 8h30 à Ngong, à 25 kms de Nairobi, la capitale kenyane. Un groupe d’environ 25 femmes Masaï, 
âgées de 20 à 60 ans, est réuni dans le hall de l’hôtel Shade, qui sert aussi de Centre social et de lieu 
de formation. Certaines portent des shukas à damiers d’un rouge éclatant accompagnées des parures 
assorties, tandis que beaucoup d’autres portent des shukas bleu ciel. Nombreux sont les hommes du 
village qui se sont postés sur la clôture de l’hôtel, curieux de savoir de quoi les femmes vont discuter. 
Les Masaï sont une société très patriarcale, et contrôler les faits et gestes de la composante féminine 
reste une attitude conforme à la norme sociale.  
 
Les femmes de Kajiado, une petite ville sur la grande route de Nairobi à Namanga, sont ici pour parler 
de la terre, du changement climatique et de son impact sur leur mode de vie. Elles travaillent la terre 
depuis de nombreuses décennies et ne manquent jamais de rappeler qu’elles font de l’élevage et de 
l’agriculture sur des terres considérées comme du désert, et de ce fait « mises de côté », par le 
gouvernement. Ce pays nommé désert a en fait été déclaré zone de conservation naturelle dans le 
cadre de la défense du Parc National de Nairobi. Les régions d’Isinysa et de Kitengela, d’où sont 
originaires les femmes, sont aussi des zones précieuses pour la dispersion et la reproduction des 
espèces sauvages naturelles. Mais voici que depuis quelque temps, l’introduction d’activités horticoles, 
ainsi que des enclosures de terres, ont fait leur apparition.  
 
Les habitants de ces régions sont parmi les plus désavantagés de tout le Kenya, dépendant de leur 
bétail et de petites exploitations agricoles pour leur survie économique, tout en restant à l’écart de la 
plupart des centres de consommation et des opportunités de développement. Le taux 
d’analphabétisme dépasse la moyenne nationale et les services sociaux restent à l’état embryonnaire 
du fait du manque d’infrastructures, laissant les populations fragilisées devant les risques de 
sécheresse et d’appauvrissement.  
 
Des projets gérés collectivement 
 
Certains des problèmes que rencontrent les 
éleveurs ont pu être résolus par un projet 
actuellement porté par Practical Action, une agence 
internationale de développement qui travaille à 
l’atténuation des conséquences de la sécheresse et 
autres catastrophes par la consolidation d’actions 
sur l’environnement et les ressources en eau. Ce 
programme porte sur la gestion des ressources en 
zone sèche, et constitue l’un des nombreux micro-
projets communautaires visant à donner aux 
groupes d’habitants la maîtrise de leurs ressources 
vitales et le contrôle des décisions affectant leur vie 
quotidienne. La diminution des cheptels de bovins, 
d’ovins, de caprins et d’ânes ainsi que la taille 
réduite des exploitations font de la protection des ressources naturelles un enjeu d’autant plus vital 
pour la survie des communautés dans ces zones fragilisées. C’est une tâche qui incombe avant tout 
aux femmes, qui voient alors leur rôle de chef de famille gagner en importance. 
 
Cela donne une image de la tradition pastorale qui a eu un impact majeur sur la place des femmes au 
cours de ces dernières années et qui s’étend pratiquement à l’ensemble du pays. De plus en plus 
d’hommes émigrent vers les grandes villes en quête d’un emploi rémunéré dans l’industrie, tandis que 
les femmes, restées au village, reprennent en charge la responsabilité de la famille ainsi que les 

Formation à la fabrication de perles 

20 



tâches agricoles. Pourtant, la reconnaissance de ce rôle reste limitée dans les sociétés pastorales 
traditionnelles et leur statut social et économique stagne. C’est en partant de ce constat que les projets 
mis en œuvre s’adressent principalement aux femmes, et que des efforts notables sont faits pour leur 
permettre de participer à l’égal des hommes à tous les processus décisionnels.  
 
« Bien que les zones reculées, arides ou semi-arides, voient désormais les femmes prendre la tête de 
l’économie domestique, le moins que l’on puisse dire est que l’attitude culturelle à leur égard n’a pas 
changé », déclare Talaso Chucha, chef de projet chez Practical Action. « L’état d’esprit propre aux 
communautés pastorales n’a pas évolué aussi rapidement qu’il aurait fallu, et la question des droits 
des femmes sur les terres qu’elles travaillent n’a pas été soulevée. » 
 
Remettre en question le statu quo 
 
Les femmes de Kajiado sont parmi les premières à remettre en question le statu quo, en exigeant de 
pouvoir posséder et de faire un usage à long terme de cette terre qu’elles considèrent comme la leur. 
Elles ont reçu une formation sur leurs droits essentiels et sur la gestion durable des ressources 
naturelles, elles ont pu choisir des délégués qui portent leur voix dans différents forums de discussion. 
Certaines de leurs revendications ont été réellement entendues, et on voit s’esquisser une politique 
décidée à leur accorder le droit de posséder la terre. 
 
De nombreux projets centrés sur la gestion des ressources naturelles ont également été mis sur les 
rails, comprenant notamment la construction ou la réhabilitation de puits de faible profondeur, la 
reforestation et le pâturage par rotation. Les femmes sont désormais à même d’utiliser 
convenablement les points d’eau réhabilités, mettant ainsi en pratique les connaissances et les savoir-
faire acquis grâce aux différentes formations et ateliers de sensibilisation. 
 
Diversification économique 
 
Une autre initiative majeure consiste à susciter de nouveaux revenus par la diversification des activités 
économiques, ce qui permet aux communautés de dépasser la simple survie. Les femmes ont su 
s’approprier de nouvelles manières de gagner leur vie, comme en créant des micro-entreprises de 
fabrication de bijoux par exemple. Depuis le démarrage du projet Practical Action, la plupart des 
éleveuses cultivent des céréales de sol sec résistant à la sécheresse comme le maïs ou d’autres 
céréales locales, le plus souvent pour leur consommation domestique. Mais c’est la fabrication et la 
vente en circuit court de colliers, de bracelets et de boucles d’oreilles réalisés à base de perles 
achetées au supermarché le plus proche qui leur permet désormais de compléter leurs revenus. 
 
Hellen Monieiri, 40 ans, est l’une des participantes de la réunion de l’hôtel. Elle est illettrée, mais cela 
ne l’empêche pas d’accroître ses revenus grâce à la bijouterie et d’améliorer en permanence les 
compétences qu’elle a acquises depuis qu’elle a rejoint le groupe l’année précédente. Son rêve, ainsi 
qu’elle l’explique timidement, serait de créer une entreprise collective avec certaines de ses amies et 
de produire des parures afin de pouvoir faire de la vente en gros. 
 
D’après une des responsables du projet : « nous partons du principe que, du moment qu’elles sont 
capables de gérer efficacement des ressources naturelles comme l’eau et d’avoir accès au marché, 
elles sont capables de rapporter de l’argent à leur famille au lieu de dépendre de leur mari, ou de 
prélever des ressources sur l’environnement pour assurer leur subsistance. Une fois le pain quotidien 
assuré, elles peuvent disposer d’assez de temps pour rechercher d’autres moyens de gagner de 
l’argent, comme la fabrication et la vente d’objets artisanaux. » 
 
De retour au cœur de l’immense district Kajiado, nous constatons que la prise de conscience, chez les 
femmes, de l’intérêt de préserver l’environnement se renforce de jour en jour. La volonté de poursuivre 
la recherche d’autres moyens d’existence par le développement de savoir-faire traditionnels et par un 
usage respectueux des ressources disponibles sur la terre de leurs ancêtres s’affirme constamment. 

21 



La surveillance des troupeaux dans la Rift Valley 
Jordanie 
 
 
Une jeune bergère guide un troupeau de chèvres à travers un paysage de montagnes escarpé et 
rocailleux, les encourageant de la voix, leur disant où passer et où ne pas passer, jetant habilement à 
l’occasion un caillou lorsque l’une ou l’autre des bêtes fait mine de s’égarer vers quelque herbage 
engageant. La bergère avance d’un pas décidé, longue et mince silhouette au milieu d’un 
foisonnement de formes noires se déplaçant lentement. Lorsque la chaleur est à son apogée, elle 
trouve une bonne pâture et laisse ses chèvres brouter et pâturer à leur guise tout en cherchant pour 
elle-même du bois bien sec. À l’ombre d’un arbre, elle rapproche trois pierres, dispose et enflamme 
ses brindilles sèches avant d’y réchauffer sa théière noircie par la fumée. Elle tire de sa sacoche un 
pain plat cuit après la traite du matin. Elle va prendre quelques heures de repos, après quoi elle 
reprendra son errance en quête d’herbages, cueillant à l’occasion de précieuses plantes qu’elle 
rapportera chez elle. 
 
Affronter le désert 

 
Dans ce quotidien, on 
retrouve tous les ingrédients 
du mode de vie des 
Bédouins de la zone 
désertique de la Rift Valley 
du Sud Jourdain, et la 
manière dont ils tirent partie 
du moindre élément de leur 
environnement, faisant 
paître les troupeaux dont 
dépend  leu r  su rv ie , 
ramassant du bois de feu, 
u t i l i sant  les  p lantes 
sauvages pour la nourriture 
ou la pharmacopée. Pour 
ceux d’entre eux qui 
essaient de maintenir leur 
mode de vie pastoral, les 
choses ont bien changé 
depuis l’arrivée des routes et 
des véhicules, des écoles et 
des emplois salariés. 
P o u r t a n t ,  t o u s  l e s 
constituants du mode de vie 

pastoral du Proche-Orient sont ici rassemblés : les tentes noires en peau de chèvre, le saj, le 
traditionnel moule à pain, le troupeau et surtout cette terrible dépendance à la pluviométrie. Un tel 
mode de vie requiert des trésors d’ingéniosité. Pourtant, la maigre végétation dissimule une véritable 
abondance de ressources dont les femmes ont une connaissance particulièrement fine.  
 
Le travail des femmes et la sensibilité environnementale 
 
Les femmes prennent en charge la plupart des aspects de la gestion pastorale, en plus de régner sur 
la sphère domestique avec l’aide de leurs enfants, tout spécialement des filles. Chez les Bédouins du 
sud Jourdain, les femmes ne se contentent pas de faire paître les troupeaux, elles assurent également 
la traite des bêtes et la confection de tous les produits laitiers qui constituaient la principale source de 

Tentes Bédouin dans le Wadi Faynan 

22 



protéines avant que les 
sardines à l’huile et le thon 
en boîte n’arrivent jusqu’à 
elles. Elles fabriquent 
aussi le pain quotidien et 
tissent leur maison de toile 
à partir du poil de chèvre, 
bien que ce savoir-faire 
soit en voie de disparition 
rapide. 
 
I l  f a u t  s o u l i g n e r 
l’importance particulière de 
cette harmonie profonde 
entre les femmes et leur 
environnement, dont elles 
apportent chaque jour la 
preuve à travers leur 
travail. Elles veillent à ce 
que les chèvres ne 
surpâturent pas pour 
économiser le maigre 
couvert végétal, contribuant ainsi à prévenir la dégradation des sols. Elles protègent également la 
végétation du désert, pour ses vertus thérapeutiques. De plus, elles veillent à ne collecter que du bois 
mort pour le feu. Par tradition, cette sensibilité environnementale est constitutive de leur mode 
d’existence. 
 
Fiers de leur mode de vie… 
 
Les Bédouins sont fiers de leur mode de vie si rude et ont une totale confiance en la valeur de leur 
troupeau. Les Bédouines sont réputées pour leur robustesse et leur force, et leur réussite domestique 
dépend de leur habileté à conduire le troupeau, à administrer leur ménage jour après jour, à aider les 
hommes à abattre les bêtes et à préparer la viande, notamment pour le mensaf, qui constitue le 
traditionnel plat de fête et de bienvenue  sur le Jourdain. Pendant que les femmes travaillent dur, tant 
avec le troupeau que sous la tente, les hommes sont dans la sphère publique, pour négocier, voyager 
et faire des affaires en vendant les bêtes en échange d’espèces sonnantes et trébuchantes.  
 
…qui laisse peu de traces 
 
La mobilité est la clé de la survie, et, lorsque les hommes décident de lever le camp, ce sont les 
femmes qui assurent l’essentiel du travail en démontant l’abri qu’elles ont elles-mêmes construit pour 
le reconstituer ailleurs à l’identique. Elles possèdent peu de choses mis à part leur tente, et le 
déménagement s’effectue le plus souvent en une journée. Tout ce qui reste du campement sont 
quelques pierres noircies, des crottes, et les tas de cendres retirés des foyers. De nos jours, s’ajoutent 
des déchets caractéristiques de la vie moderne. L’empreinte écologique reste malgré tout très légère, 
et les déchets se dégradent si rapidement qu’après quelques mois, seuls les Bédouins eux-mêmes, ou 
ceux qui sont familiers de leurs parcours, savent repérer ces vestiges de campements. La rudesse 
même du climat fait ici merveille : vent, soleil et pluies d’hiver nettoient le site, qui redevient propice à 
l’occupation en moins d’une année. 
 
La jeune Bédouine rejoint sa famille au crépuscule, vide son sac de son précieux chargement d’herbes 
utiles, et rejoint sa mère pour l’aider à préparer le repas du soir. Demain, les mêmes gestes se 
répéteront. Et l’espoir est là : grâce à cette sensibilité aiguë à l’environnement, peut-être ce mode de 
vie arrivera-t-il à se maintenir longtemps encore. 

Préparation du pain Bédouin dans un « saj » (four à pain) 

23 



Réflexion sur une enfance pastorale 
Iran 
 
 
Les Bakhtiaris sont la plus importante de toutes les tribus perses. La migration annuelle des Bakhtiaris 
au mois d’avril qui les mène du Garmsir, où se trouvent leurs quartiers d’hiver au Khouzistan, jusqu’à 
leurs estives du Sardsir, au sud-ouest d’Ispahan, dure de quatre à six semaines. C’est une véritable 
épopée de courage et d’endurance que ce voyage qui mène des hommes, des femmes et des enfants 
de tous âges avec leurs troupeaux et leurs biens personnels et domestiques par cinq itinéraires 
différents à travers les montagnes les plus rudes d’Iran, en quête d’herbages. L’histoire qui suit est 
racontée par une femme Bakhtiari. 
 
Je m’appelle Mahnessa, je suis une éleveuse nomade. Pendant des années, nous avons été les 
gardiens des terres du pays Farsi. Autrefois, nous faisions le voyage des pâturages d’hiver vers les 
estives. C’était un long voyage, sept cents kilomètres environ, il nous fallait un mois entier pour les 
parcourir. Enfants, nous jouions sur ces terres, dont nous connaissions chaque coin, chaque crevasse. 
 
Nous avions des systèmes bien au point pour gérer nos ressources naturelles. Le plus important était 
la question de la propriété des terres. Je me souviens, enfant, avoir été battue par mon père pour être 
allée jouer au-delà de notre limite de propriété. Rien ne marquait la limite entre notre tente et celle des 
voisins, et je n’avais rien vu. J’étais toujours surprise d’être battue. Il y avait là quelque chose que 
seuls les adultes pouvaient voir, et que je saurais voir moi aussi, plus tard. La limite qui nous séparait 
de nos voisins résultait d’une loi coutumière, décidée de longue date, avant même que mon père ou 
son père à lui ne soient nés. Deux pierres en tout et pour tout marquaient cette limite. Dès ma plus 
tendre enfance, j’ai été impressionnée par le discours des anciens qui nous disaient de prendre 
toujours soin de la terre et de veiller à ne pas la dégrader. 
 
Ma mère était une femme merveilleuse, active et compétente, particulièrement à l’époque de la 
transhumance bi-annuelle. Je me revois encore, pendant la transhumance d’automne, en train de la 
suivre, elle et d’autres femmes de notre tribu, pour ramasser des graines que nous allions replanter 
afin de garnir les pâturages de la prochaine transhumance. Quand nous arrivions à destination, toutes 

La transhumance en Iran 

24 



les femmes s’asseyaient en cercle et sélectionnaient les meilleures semences avec un regard et des 
mains d’expertes. Ensuite, elles fabriquaient des sacoches de cuir avec des trous, dans lesquelles 
elles enfermaient les graines sélectionnées. L’année suivante, au printemps, elles fixaient ces 
poches sous le ventre de chèvres de tête, spécialement entraînées. En vagabondant pour chercher 
leur nourriture, les chèvres semaient ces graines un peu partout, suivies du reste du troupeau qui 
fertilisaient le sol avec leur déjections, et le labouraient avec leurs sabots. C’est ainsi que les prairies 
sauvages ont pu être entretenues et protégées, et que la dégradation des sols et la désertification 
ont été évitées. 
 
Je vous raconte tout cela afin de montrer l’efficacité de notre système de gestion des ressources 
naturelles depuis l’apparition du pastoralisme nomade, il y a quelque 12 000 ans. Ce système doit 
être reconnu comme un mode de gestion écologique et durable et conduire à une protection des 
éleveurs, au respect de leurs droits sur la terre et de leur participation aux processus de décision 
pour tout ce qui concerne le sol. Le rôle essentiel du pastoralisme à tous les niveaux doit être admis, 
et l’identité culturelle des pasteurs reconnue et respectée.  
 
Depuis toujours, on dit que les pasteurs nomades sont les gardiens des régions arides et semi-
arides, et que le rôle des femmes dans la gestion durable des ressources naturelles reste aujourd’hui 
encore essentiel. 

 
Cette migration a pu être décrite de la manière suivante : « une vague massive, vivante et 
colorée, peuplée de rires et de conversations à pleine voix, parfois même de chants se 
mêlant aux clochettes, dégageant une odeur d’herbe fraîche et de bonne terre noire. » 
Mais c’est aussi une expérience plus rude : « tout est humide, et le froid nous pénètre 
jusqu’aux os. Hier tempête, pluie et vent, pluie dans la soirée, pluie toute la nuit, pluie 
encore ce matin, partout la boue, un ciel couleur de boue, du pain devenu boue, la boue 
sur les mains, sur les habits, sur les chaussures, sur les pieds nus. » 
 
Tout le monde n’est pas logé à la même enseigne pendant la migration : « La route suivie 
par la tribu était longue ; elle montait et descendait, traversant tantôt des forêts luxuriantes, 
tantôt des cols effrayants, de hautes montagnes, des rivières puissantes. Le passage de 
ces sommets, cols, forêts, rivières était source de joie pour les groupes qui nous 
rejoignaient, et source de rancœur pour les plus démunis d’entre nous. » Mais quand la 
tribu atteignait enfin ses quartiers d’été ou d’hiver, Mère Nature dispensait ses bienfaits à 
tous avec sa générosité habituelle : « les fleurs éclosaient, les prairies étaient magnifiques. 
L’air était plein de parfums enchanteurs. Une douce brise soufflait depuis les sommets et 
les collines… et depuis les milliers de buissons sauvages des hautes terres. » 
 
Les gens de la tribu jouissaient de plusieurs printemps chaque année. Après le printemps 
du campement d’été, la route de la migration traversait plusieurs printemps frais et 
verdoyants, pour enfin atteindre le printemps du campement d’hiver. Le bétail, sur qui 
reposait la survie de la tribu tout entière, réclamait une grande étendue de pâturages et 
n’aurait pu supporter ni un hiver trop rigoureux ni un été trop torride. Lorsqu’on touchait à 
la fin du voyage, toute la tribu dressait ses tentes dans l’immensité de la nature, s’installant 
au milieu de prairies fleuries et herbeuses. Dans ce cadre, les femmes pouvaient enfin se 
consacrer au tissage à la main et à la création des couleurs et motifs des tissus. 
 
Extrait de « Jayran – les femmes de la tribu et le Chanteh » 
Par Parviz Homayounpour et Razi Miri 

25 



La récolte des plantes locales et de leurs vertus 
Kenya 
 

Mme Veronika Ekuam n’était qu’une femme 
parmi d’autres, dans la partie du district de 
Turkana nommée Kalemngorok, au Nord-Ouest 
du Kenya. Elle faisait de son mieux pour 
subvenir aux besoins de sa famille avec les 
maigres revenus qu’elle parvenait à se procurer. 
Un jour, elle fit l’expérience de recueillir la sève 
de l’aloès, s’enfonçant dans un terrain 
dangereux pour obtenir une récolte digne de ce 
nom. Elle savait qu’elle allait contre la loi –un 
décret présidentiel de 1986- qui n’avait eu pour 
seul effet que de rendre cette pratique 
clandestine. Elle était bien décidée à se 
débarrasser de sa récolte le soir même, sans 
doute pour un prix dérisoire, auprès du premier 
intermédiaire qu’elle rencontrerait.  
 
Les Turkana sont pour l’essentiel des pasteurs 
semi-nomades, qui luttent pour survivre en 
élevant du bétail, des chèvres et des chameaux 

dans un environnement hostile marqué par une pluviométrie faible et surtout irrégulière. Une 
succession de sécheresses pendant plus de cinq ans a atteint son apogée en 2006 avec l’apparition 
d’une gigantesque famine qui a détruit les moyens de subsistance de plus de la moitié de la 
population. Poussés par le désespoir, beaucoup s’étaient résignés à abattre les quelques arbres 
restants pour faire du charbon de bois et gagner ainsi un peu d’argent ; ce qui a abouti à un dommage 
supplémentaire sur l’environnement. 
 
L’aloès abonde 
 
Pourtant, le Turkana abonde en aloès commercial, aloès 
turkanensis ou aloès secundiflora, dont la structure est similaire 
à celle de l’aloès vera. Il s’agit d’une plante très prisée pour ses 
vertus médicinales et diététiques. Longtemps, l’aloès poussait 
dans la nature, sans procurer grand bénéfice à la communauté 
qui devait se contenter de maigres salaires après avoir coupé la 
plante et traité son suc amer. Practical Action, une agence de 
développement internationale qui travaille avec les gens du 
Turkana, cherchait comment les éleveurs pourraient compléter 
leurs revenus en période de sécheresse, au lieu de dépendre 
d’une quelconque assistance alimentaire. C’est ainsi qu’avait 
germé le projet ambitieux d’utiliser l’aloès.  
 
Une récolte soutenable 
 
Un Groupe de Travail sur la récolte de l’Aloès fut mis en place 
en 2004 pour accompagner la mise en place de la production 
d’aloès, veiller à la modération de la récolte et encourager la 
commercialisation. Le chemin était ainsi tracé pour le 
développement du Programme Régional Intégré pour le 
Pastoralisme, que Practical Action se préparait à lancer l’année 

Commercialisation de produits à base d’Aloès 
dans la ville de Lodwar 

Fabrication de savon 

26 



suivante, en constituant des groupes issus de diverses 
communautés.  
 
Veronica fait partie du groupe féminin de 
Kalemngorok – essentiellement constitué de femmes 
chefs de famille dont le patrimoine et le cheptel ont été 
détruits par la sécheresse et les conflits, les laissant 
sans autres ressources que l’aloès. Les femmes 
commencèrent par éclaircir les broussailles, par 
ramasser de l’aloès sauvage, pour ensuite le replanter 
sur un terrain. Les feuilles étaient collectées en 
proportion raisonnable pour entrer dans la fabrication 
de cosmétiques. Cette démarche a permis de sauver 
l’aloès sauvage, autrefois récolté sans modération par 
la communauté pendant les périodes de sécheresse, 
ce qui réduisait d’autant les quantités disponibles dans 
la nature. Le groupe comprend à présent plus de 200 
adhérentes qui se retrouvent chaque jour au centre en structure informelle, suite à quoi elles fabriquent 
du savon, du shampooing, et des lotions d’après des procédés très sophistiqués. 
 
Le district de Turkana compte à présent 21 plantations d’aloès et deux centres de traitement. Pour 
l’instant, les produits à base d’aloès ne sont vendus que dans le district de Turkana, mais il existe un 
projet de commercialisation dans les pays limitrophes, y compris le Soudan Sud et l’Ouganda. Les 
efforts des femmes Kalemngorok ont eu un effet d’entraînement dans la communauté ; la sensibilité 
aux problématiques de l’environnement s’y est accrue. Pour couronner le tout, de nombreux éleveurs, 
voyant le potentiel qu’apporte l’exploitation de l’aloès, renoncent petit à petit à faire exclusivement de 
l’élevage de bétail pour survivre dans un environnement aussi incertain. 
 
Veronica et son groupe recueillent à présent les résultats financiers de leurs efforts conjugués depuis 
deux ans. Veronica est à présent assurée, non seulement d’avoir assez pour couvrir les dépenses du 
ménage et nourrir ses enfants, mais également pour leur donner une instruction. 
 
Les marchands nomades de Magadi 
 
De plus en plus nombreuses sont les femmes Masaï qui, voyant leurs revenus menacés par les 
sécheresses à répétition, se tournent vers d’autres activités pour gagner leur vie. Parmi elles, Alice 
Shinai et ses deux amies, qui ont relevé le défi de créer un marché pour leur production locale et leurs 
textiles traditionnels comme les shukas.  
 
Elles ont opté pour une forme de commerce nomade, allant là où étaient les clients, suivant les 
marchands de bétail d’un marché à l’autre. La rotation des jours de marché facilite les choses pour les 
femmes, dans la mesure où les hommes qui viennent de vendre leurs bêtes sont souvent prêts à 
s’acheter de nouveaux vêtements, parfois pour la première fois depuis longtemps. Ces jours-là, le 
succès commercial faisait remonter le moral des trois femmes, qui se font désormais appeler le groupe 
de Femmes de Ole Bendera. Elles ont fini par louer sur le marché local un étal à la société renommée 
Magadi Soda, qui n’a posé comme condition qu’un approvisionnement régulier.  
 
Les femmes sont infatigables dans leurs efforts pour développer leur affaire. Écoutons Alice : « Nous 
ne prenons que le lundi comme jour de repos. Du mardi au vendredi, nous tournons sur différents 
marchés. Le samedi, nous allons à Nairobi pour refaire le stock en vue de la semaine suivante. » 
 
Traditionnellement, la culture Masaï exclut qu’une femme puisse avoir de l’argent à elle, sauf à y être 
expressément autorisée par son mari. Aujourd’hui, tout va bien pour les femmes du groupe Ole 
Bendera, qui se sont montrées capables de gagner leur vie de manière autonome.  

Réunion du groupe de femmes  
« Kalemngorok Aloès » 

27 



Les femmes pasteurs du Turkménistan 
Turkménistan 

 
 
Le Turkménistan, c’est d’abord le désert. Cette 
ancienne République soviétique est couverte à 
plus de 80% par la vaste étendue du désert du 
Karakoum, aussi appelé Désert du Sable noir. 
Avec moins de 110 mm de précipitations 
annuelles, il est clair que la disponibilité des 
ressources essentielles telles que l’eau, les 
pâturages et le bois de feu est plus qu’aléatoire. 
Des siècles durant, le Karakum a été investi avec 
succès par les Turkmènes, dont la subsistance 
est assurée par un mode de vie pastoral transmis 
de génération en génération. À l’époque de 
l’URSS, le nomadisme traditionnel des 
Turkmènes a été profondément bouleversé et leur 

cheptel ajouté à celui de grandes fermes collectives, ce qui a réduit d’autant plus leur mobilité. Cette 
sédentarisation forcée de populations autrefois nomades a eu des conséquences écologiques 
désastreuses, dont la désertification. 
 
L’épuisement de la biomasse 
 
Le district de Gokdepe se trouve à l’est d’Ashgabat, la capitale, dans cette province centrale qu’est 
l’Ahal. L’essentiel du district de Gokdepe est voué à l’agriculture, mais le pastoralisme devient plus 
important à mesure que l’on se rapproche du nord de la province, dépourvue à la fois de pluie et 
d’irrigation. La terre a été dégradée sur de vastes étendues suite au gaspillage d’eau qui a 
accompagné la construction de canaux à travers le désert. 
 
On assiste également à une désertification des zones pastorales non irriguées du nord du Gokdepe, 
quoiqu’à moindre échelle. Autour de nombreuses agglomérations, deux espèces essentielles servant 
de fourrage au bétail sont en voie de disparition : le carex physodes et l’haloxylon persicum, un 
buisson ligneux normalement dominant. Ces deux plantes constituaient 
l’aliment essentiel dont se nourrissaient les bêtes en hiver, mais il est à 
présent utilisé comme bois de feu. Les populations locales sont 
parfaitement conscientes du préjudice écologique, mais n’ont pas 
d’autre solution, étant désormais privées des approvisionnements en 
gaz et carburant qu’elles recevaient en hiver pendant la période 
soviétique. Cette disparition de la végétation a pour conséquence le 
déplacement des dunes de sable, qui menacent à présent les 
habitations.  
 
Il est clair que cette dégradation des sols s’est produite dans un certain 
rayon autour des villages et des puits utilisables. Un facteur important 
susceptible de réduire ce processus de dégradation consisterait à 
rétablir les mouvements de troupeaux. Des pasteurs plus mobiles 
dirigent leurs bêtes vers les pâturages encore abondants, ou plus 
nutritifs, ce qui réduit les risques de surpâturage par une meilleure 
répartition du cheptel sur l’ensemble du territoire. Ces fluctuations dans 
les déplacements des troupeaux sur les 30 dernières années sont en 
partie responsables de la dégradation des sols. À l’époque soviétique, 
l’allocation de ressources en carburant et en moyens de transport 

Village de Gatyrup dans le désert de Karakum 

Puisage à la main de l’eau pour 
les animaux au puits du village 

28 



favorisait ces déplacements. Suite à l’effondrement de l’URSS, la 
privatisation des troupeaux a également supprimé ces formes d’aide 
publique aux parcours saisonniers des bêtes entre deux zones de 
pâturages. Pour déplacer son troupeau, le berger doit désormais assumer 
tous les coûts. La diminution de la mobilité a été la conséquence immédiate 
de cette situation nouvelle. Aujourd’hui, plus de dix ans après 
l’indépendance du Turkménistan, les éleveurs ont reconstitué par eux-
mêmes ces infrastructures manquantes, en privatisant le déplacement des 
troupeaux au moyen de transports privés tels les motos et les camions. 
Ainsi, des migrations plus fréquentes et de plus grande ampleur ont repris, 
ce qui ne manquera pas d’avoir un impact positif en freinant la dégradation 
des sols. 
 
Les trois domaines principaux qui relèvent de la compétence des femmes 
turkmènes sont la préparation de la nourriture, des vêtements et les soins 
aux bêtes lorsqu’elles demeurent dans le village. Les femmes ont certes un rôle essentiel à jouer dans 
le succès de l’économie domestique, mais, contrairement à ce qui se produit dans d’autres sociétés 
agropastorales, elles n’ont pas à s’occuper de la collecte du bois de feu ni de l’eau - tâche dévolue aux 
jeunes garçons. En revanche, ce sont elles qui doivent s’occuper de faire boire et de traire les 
chameaux ainsi que les bêtes jeunes qui restent à proximité du village tout au long de l’année. Les 
adolescents eux, filles et garçons, sont chargés de faire paître les troupeaux de petite taille autour du 
village.  
 
Du fait de la salinité élevée de nombreux puits dans le Nord du Karakoum, les chameaux sont préférés 
aux bovins pour l’élevage, car ces derniers ont besoin d’eau plus douce. Les chamelles allaitantes sont 
autorisées à brouter aux alentours du village pendant la journée, et sont ramenées le soir par les 
garçons afin d’être traites par les femmes. Par la suite, le lait fermente pour mieux se conserver : les 
températures élevées qui règnent en été, jusqu’à 50°, auraient sinon pour effet de gâter 
immédiatement le lait. Il en résulte le charl, un liquide aqueux légèrement acide, servi dans un grand 
récipient collectif, et qui accompagne invariablement la nourriture, d’autant qu’il est la principale source 
de protéine animale. Un ménage consomme en moyenne 170 ml de lait par jour et par personne. 
 
Une utilisation ingénieuse des produits animaux 
 
Les chameaux ne se contentent pas de fournir du lait : leur laine peut également être tissée pour 
donner des habits robustes, chauds et durables. Au printemps, les chameaux commencent à perdre 

leur sous-duvet, lequel est alors récupéré, peigné, lavé en prévision du 
cardage. Une fois que la laine a été cardée, autrement dit soigneusement 
alignée et débarrassée des fibres les plus grossières, il faut une grande 
habileté pour parvenir à transformer la fibre brute en fil utilisable à l’aide 
de fuseaux de bois. Les couvertures et les habits sont fabriqués à partir 
de cette laine, mais la fibre peut également donner des tissus épais 
utilisés spécifiquement pour la conservation du pain. Les femmes 
participent à ce travail en tondant les moutons et les chèvres, pour 
ensuite transformer leur laine en tapis de feutres, les ketche. Certaines se 
spécialisent dans la teinture, le filage et le tissage de la laine de mouton 
pour tresser les fameux tapis turkmènes connus dans le monde entier. 
 
Comme on le voit, les femmes des déserts du Turkménistan sont 
capables de mettre en œuvre leurs savoir-faire traditionnels pour valoriser 
les quelques produits disponibles tirés de l’exploitation des troupeaux, 
apportant leur propre valeur ajoutée aux matières premières, fournissant 
à la famille des articles indispensables et apportant également un revenu 
supplémentaire. 

Cardage de la laine  
de Chameau 

Traite de chameaux 

29 



Tradition et gestion durable des ressources naturelles  
République-Unie de Tanzanie 
 
 
Les femmes Masaï du district Ngorongoro en Tanzanie, comme la plupart des populations relevant du 
pastoralisme, ont développé de nombreuses stratégies de gestion de pâturages qui ont fait la preuve 
de leur efficacité dans un contexte d’incertitude climatique constante. L’une de ces stratégies consiste 
à déplacer les troupeaux d’une zone climatique à l’autre en fonction des saisons, d’autres passent par 
une utilisation prudente des ressources locales, comme le bois de feu, la flore, l’eau, le sel. Comme 
ailleurs, la communauté Masaï du district de Ngorongoro respecte le principe des « ressources en 
propriété commune », grâce auquel l’utilisation du sol et de l’ensemble des ressources naturelles, 
comme l’eau et les arbres, est régulé pour éviter toute surexploitation. 
 
Utilisées collectivement, ces ressources sont aussi gérées de manière collective. Ceci a pour 
conséquence que chacun a un rôle à jouer pour s’assurer que les procédures de gestion et d’utilisation 
sont bien respectées. Alors que les hommes ont une action plus globale, les femmes jouent un rôle 
très spécifique et  particulièrement sophistiqué vis à vis de l’environnement et de sa protection, et 
notamment de la protection de la flore. 
 
Le rôle spécifique des femmes dans la protection de l’environnement 
 
Les femmes s’acquittent d’une multitude de tâches qui supposent toutes l’interaction avec et la 
dépendance à l’égard de l’environnement naturel. C’est pourquoi elles sont depuis toujours les 
gardiennes principales de l’ensemble des savoirs autochtones des Masaï, grâce auxquels ils peuvent à 
la fois protéger et valoriser leur base de subsistance. Les femmes qui sont en charge de l’éducation 
des enfants, assurent également la transmission de ces savoirs par les chansons, les devinettes et les 
proverbes dont elles font un usage pédagogique, contribuant ainsi à la conservation de 
l’environnement dans l’avenir. 
 

L’une de ces devinettes est la suivante : combien de sortes d’arbres sont présentes dans 
la région ? 
La réponse est qu’il y en a deux sortes, l’arbre du haut pays et l’arbre des basses terres. 
L’enfant est ensuite invité à nommer un par un les différents arbres appartenant à 
chaque catégorie, ce qui lui permet de connaître son environnement naturel. 

 
L’utilisation et l’importance de la flore 
 
La préservation des arbres et des plantes est d’autant plus importante qu’ils ont une large gamme 
d’utilisations. En parvenant à l’âge adulte, une jeune femme Masaï doit connaître par cœur environ 300 
sortes de plantes qui sont utilisées soit comme médicaments pour les humains ou pour les bêtes, soit 
comme insecticides ou fumigations pour la construction des maisons ou pour les rituels sacrés. 
Certains de ces arbres ou de ces plantes ont des propriétés particulières pour conserver ou parfumer 
le lait, base de l’alimentation dans une société agropastorale. Des éclats de bois d’olivier sauvage 
(oloirien) sont brûlés et le charbon de bois ainsi obtenu sert à fumer les gourdes à lait à la fois pour 
stériliser le lait et pour lui donner ce parfum d’olive fumée dont les Masaï sont friands. Les femmes 
Masaï protègent cet olivier sauvage précisément dans ce but.  
 
Les branches d’arbres, les buissons, les gousses, outre qu’ils constituent l’alimentation du petit bétail, 
possèdent également une valeur médicinale considérable. Les blessures sont soignées avec la  sève 
de certaines plantes et des potions sont préparées avec différentes sortes de racines et d’écorces 
selon le mal dont souffre le patient. La graisse de mouton combinée avec certaines herbes est donnée 
aux parturientes, cependant que les nourrissons de trois mois sont nourris avec du lait de vache 
mélangé à des herbes et des racines destinées à combattre la colique et à renforcer leurs défenses 

30 



immunitaires. Dès l’âge de 4 ans, chaque enfant est instruit par sa mère des plantes vénéneuses et 
comestibles. 
 
Protection et respect des arbres 
 
La construction des logements fait également partie des responsabilités de la femme : du fait du mode 
de vie semi-nomade, elles construisent des structures temporaires à base de tiges de bois liées par 
des écorces vertes nouées en demi-boucles. Cette technique évite l’abattage de grands arbres. Les 
arbres considérés comme sacrés, tels l’Olea Africana ou le figuier, ou ceux qui se trouvent à l’intérieur 
ou à proximité des maisons, dispensateurs d’ombre, ne sont jamais abattus. 
 
Les femmes n’abattent jamais d’arbres vivants, elles se contentent de prélever des branches ou de 
ramasser le bois mort. La tradition exige qu’avant de couper une branche verte, la femme adresse une 
prière en forme d’explication à l’arbre qu’elle va mutiler, comme : « je suis au regret d’avoir à 
démembrer ton corps magnifique, mais permets-moi de le faire car c’est la seule façon dont je puis 
sauver la vie de mes enfants, et quant à toi tu as la possibilité de les faire repousser. » Lorsqu’elles 
passent à proximité d’un oreteti, les femmes ont l’obligation de s’arrêter un instant à son ombre et de 
prier Dieu silencieusement avec dans la main une poignée d’herbes qu’elles froissent. Une fois la 
prière finie, elles laissent un petit bracelet ou autre parure en guise de présent pour cet arbre si 
généreux avec lequel elles désirent établir une relation. 
 
Un avenir menacé 
 
Mais les Masaï du District du Ngorongoro sont à présent confrontés à des conditions qui pourraient 
avoir un impact majeur sur leur gestion de la terre. La mobilité du bétail étant désormais moindre que 
ce qu’elle était, ils sont amenés à construire des maisons qui dureront plus longtemps et donc, de plus 
en plus souvent, à abattre des arbres entiers pour leur construction. D’autre part, les Masaï 
consomment de plus en plus de nourriture nécessitant une cuisson, ce qui pourrait les amener, si des 
solutions alternatives ne sont pas trouvées, à consommer davantage de bois de feu. Les institutions 
traditionnelles de décision, y compris celles qui réglaient la gestion de la terre, sont menacées d’être 
supplantées par des institutions modernes. À défaut de soutien, le risque n’est pas nul que la richesse 
que représentent le savoir traditionnel et la connaissance de l’environnement local, qui caractérisent 
les femmes Masaï, disparaissent progressivement, entraînant également la perte de cette capacité à 
gérer les ressources existantes.  

Participation à une réunion à l’ombre des arbres 

31 



Le Groupe autogéré de Conservation forestière Al Rahma 
Kenya 
 
 
Mandera est une petite ville poussiéreuse située au point frontière entre le Kenya, l’Éthiopie et la 
Somalie dans l’est africain. Elle est située dans l’une des zones les plus reculées du pays, également 
classée comme zone ASAL (Arid and Semi-Arid Land). Ces dernières représentent 84% de la 
superficie totale du pays, et environ 25% de la population y réside, pour environ 60% du cheptel. Dans 
les trois pays limitrophes, cette zone a été considérée comme une région de pâturage de saison sèche 
par les différentes communautés. Mais l’environnement connaît une dégradation rapide, causée pour 
l’essentiel par la pression de troupeaux de plus en plus importants, dont les besoins excèdent la 
capacité du sol. 
 
Il s’agit là d’une des zones les plus sèches d’Afrique, avec une pluviosité aléatoire et parcimonieuse, 
une flore et une faune réduites, pénalisées par une sécheresse persistante. Le couvert végétal est 
constitué pour l’essentiel par un tapis herbeux, inégalement propice au pâturage, semé de quelques 
épineux. Les points d’eau sont pour l’essentiel des trous, des puits de faible profondeur ou des mares 
superficielles, qui sont la seule source d’approvisionnement en eau dans un rayon de 15 km carrés, 
tant pour les hommes que pour les bêtes. 
 
Action collective en faveur de l’environnement 
 
Face à des conditions rigoureuses, le Groupe autogéré de Conservation forestière Al Rahma 
(ARFCSHG pour Al Rahma Forestry Conservation Self Help Group), exclusivement composé de 
femmes, s’est créé afin d’apporter sa propre contribution à la protection de l’environnement. Créé en 
1998, il n’a cessé de s’élargir pour rassembler aujourd’hui 40 membres actifs. Au nombre des 
questions majeures pour l’environnement dont le groupe souhaite s’occuper, figurent notamment le 
pâturage incontrôlé, la déforestation et la disparition du couvert végétal. 
 
Dans cette partie du monde, outre la rareté des ressources naturelles, la pauvreté, l’inégalité d’accès, 
voire l’impossibilité d’accéder aux services et aux infrastructures de base constituent un défi particulier 
pour les femmes, qui représentent 50% de la population totale. Relevant le défi, l’ARFCSHG s’est 

constitué afin de donner 
l’exemple en matière de 
p r é s e r v a t i o n 
environnementale. La 
démarche prend d’autant 
plus de sens qu’elle 
s’inscrit dans une société 
e s s e n t i e l l e m e n t 
patriarcale où les femmes 
sont le plus souvent 
exclues des prises de 
décision et des projets de 
déve loppemen t  qu i 
concernent directement 
leur vie.  
 
Le projet  forest ier 
entrepris par ce groupe 
de femmes a consisté à 
replanter des arbres et 
des fleurs gratuitement 

Nourriture des plantes pour la vente et le reboisement 

32 



dans des lieux comme les 
Mosquées, les écoles, les 
maisons d’enfants et les 
hôpitaux. Les arbres sont 
d’origine locale et sont 
souvent des fruitiers locaux 
comme les paw paws, les 
manguiers, les guava, les 
citronniers. L’arbre Neem, 
connu dans le dialecte local 
s o u s  l e  n o m  d e 
« Qarerowgi », est le préféré 
du groupe à cause de ses 
vertus médicinales et de la 
qualité de son ombre, ainsi 
que pour sa résistance sur 
des sols alcalins et les 
nappes salées qui sont 
fréquentes dans le Mandera. 
Les femmes font également pousser des plants dans leurs propres maisons afin de les replanter. 
 
Forestage et gestion des friches comme sources de revenu 
 
Outre les bénéfices environnementaux du projet forestier, les membres de l’ARFCSHG engrangent 
aussi les recettes de la vente de leurs plants. Elles ont également reçu une formation à la gestion des 
déchets et à la méthode qui permet d’en retirer un complément de revenu. Les habitants de la région 
se sont donc engagés dans cette alternative, à mesure que la fréquence croissante des sécheresses 
réduisait les moyens d’existence tirés du seul pastoralisme. 
 
Les femmes commencent leur journée vers 4h du matin, voire encore plus tôt. Toutes vont d’abord 
chercher de l’eau, tant pour les besoins du ménage que pour arroser les jeunes plants de leur 
pépinière collective. Cette première activité leur prend environ 2 à 3 heures, du fait de l’éloignement 
des points d’eau. Puis elles libèrent les bêtes qui vont brouter. Elles rejoignent ensuite leur poste de 
travail vers 3h de l’après-midi, alors que le soleil est moins ardent, et fournissent encore 3 heures de 
travail soit sur le chantier de reforestation, soit sur le projet de recyclage des matières plastiques. 
Celui-ci consiste à collecter les sacs plastiques usagés et à les utiliser comme matière première pour 
fabriquer des cordes, des paniers, et des matelas. La vente de ces produits finis représente un revenu 
additionnel. 
 
Autonomisation 
 
Les femmes ambitionnent de parachever leur autonomisation économique grâce à un crédit revolving 
accordé par un Fonds local connu sous le nom de « Ayuta » : elles se sont engagées à verser 20 
shillings Kenyans (environ 0,3 $) après chaque réunion. Les sommes ainsi récoltées servent à aider 
l’une ou l’autre d’entre elles qui souhaite démarrer une petite entreprise, comme un commerce de fruits 
et de légumes. Elles savent saisir sans attendre la moindre opportunité susceptible de profiter au 
groupe, et ont aussi appris à faire pression sur les autorités locales et les agences de développement 
pour qu’elles soutiennent leur action. 
 
En plus de son engagement écologique, le groupe a gagné assez de confiance en lui pour s’exprimer 
publiquement sur des questions comme le harcèlement sexuel ou l’insécurité latente, qui empêchent 
régulièrement les jeunes filles de participer réellement à la vie économique de leur communauté. Les 
femmes de l’ARFCSHG renforcent chaque jour leur capacité à la fois à assurer leurs revenus et à 
protéger leur environnement.  

Tissage de paniers à base de produits recyclés 

33 



Gardiens du Gobi 
Mongolie 
 

 
Comme de nombreuses générations de femmes 
avant elles, Gantuul et Badmaa vivent de l’élevage 
dans le désert de Gobi en Mongolie, où des gravures 
et peintures rupestres attestent que les hommes 
habitent depuis des milliers d’années, en dépit de 
conditions très rudes. La nécessité de protéger cet 
espace vital que sont les prairies des risques de 
surpâturage a donné naissance à un mode de vie 
semi-nomade qui voit les troupeaux parcourir de 
longues distances d’une saison à l’autre pour 
chercher leur subsistance. 
 
Après la transition vers l’économie de marché en 
1990, les troupeaux ont été privatisés et le taux de 
chômage a eu pour conséquence un doublement du 
nombre total d’éleveurs. Les autorités 

gouvernementales se sont avérées incapables de coordonner les déplacements saisonniers qui 
avaient lieu sous le régime socialiste. Faute d’entretien, les puits se sont obstrués, avec pour résultat 
une diminution globale des pâturages disponibles. Les familles concentraient leurs bêtes autour des 
quelques points d’eau restés utilisables, contribuant ainsi à une dégradation accélérée des prairies et à 
une désertification croissante. Pour couronner le tout, plusieurs années de Dzud –sévères 
sécheresses d’été suivies d’hivers rigoureux- ont entraîné la mort de millions de bêtes, plongeant de 
nombreuses familles dans la misère. 
 
En 1993, le Gouvernement mongol a créé le Parc National du Gobi Gurvan Saikhan, témoignant ainsi 
d’une volonté de protéger l’écosystème précieux et unique du Gobi. Les familles restées sur le 
territoire ont d’abord craint que le gouvernement ne détruise leur terre et leur mode de vie, et se sont 
préparées à résister. 
 
Cette volonté de résistance s’est finalement transformée en un engagement actif en faveur de la 
protection de l’environnement, soutenu par l’association « Initiative for People Centred Conservation », 
chargée de mettre en œuvre, pour le compte de la coopération technique allemande (GTZ), un projet 
sur la gestion durable des ressources naturelles et 
l’amélioration des conditions de vie. Le projet mettait 
en valeur les savoirs traditionnels des populations 
locales et leur compétence pour élever du bétail et 
gérer les aires de pâturage, mais aussi la capacité 
des femmes à prendre l’initiative d’imaginer et de 
mettre en œuvre les solutions les plus efficaces pour 
affronter les défis qui menacent leur famille. 
 
Retour aux pratiques traditionnelles 
 
Gantuul décrit ainsi le processus : « l’équipe de 
protection de la nature a proposé de réunir tout le 
monde. Soixante-dix personnes sont venues. Les plus 
âgés ont parlé de l’état de l’environnement tel qu’il 
était vingt ans auparavant, et les plus jeunes ont fait 
l’analyse de ce qu’il était devenu à présent. Nous 

L’importance des chameaux Bactrians  
pour les bergers de Gobi  

Femmes discutant des conditions de vie  
pendant une analyse participative 

34 



avons ainsi pris conscience des changements négatifs intervenus entre temps, comme la dégradation 
des prairies et la disparition de la vie sauvage. » 
 
Il est alors devenu évident que pour protéger la nature et améliorer en même temps l’état des 
pâturages, il était indispensable de revenir aux pratiques anciennes en matière de déplacement des 
troupeaux. Des groupes de familles voisines se sont alors constitués en Nukhurluls – un mot qui 
signifie amitié et organisation communautaire - et ont cherché ensemble le moyen de gérer 
durablement les pâturages et de sortir leurs familles de la pauvreté. Chaque nukhurlul désignait un 
conseil d’administration et un responsable, planifiait une réunion mensuelle et mettait en commun les 
ressources de ses membres dans un fonds local. Gantuul et Badmaa ont toutes deux été élues 
responsables de leurs nukhurluls respectifs. Ailleurs, d’autres femmes émergèrent comme leaders, car 
c’est elles qui avaient pris l’initiative et qui ressentaient le plus fortement le besoin de participer aux 
décisions.  
 
Les membres des nukhurluls commencèrent à clôturer certaines 
parcelles et à organiser la récolte du foin afin de fournir un fourrage 
d’hiver à leurs bêtes. Là où les rives du fleuve s’étaient effondrées, 
laissant l’eau s’infiltrer, il fut proposé que les populations locales et le 
gouvernement unissent leurs efforts pour consolider les rives.  
 
Badmaa, responsable du Nukhurlul Yusun Erdene, décrit ainsi l’une 
des initiatives prises par son groupe : « nous avons conçu ce réseau 
d’aqueducs pour pouvoir utiliser les pâturages de piémont, là où il n’y 
a pas de point d’eau. Nous transportons l’eau sur huit kilomètres à 
travers le pays jusqu’aux pâturages. Nous avons installé des robinets 
à différents endroits, ce qui nous permet de faire pousser des 
légumes et d’abreuver nos bêtes. » 
 
Un des facteurs de désertification était lié à la collecte du saxaul pour 
servir de bois de feu par les populations locales. Les nukhurluls ont 
donc commencé à développer des technologies locales pour 
satisfaire des besoins vitaux sans nuire à l’environnement. Ils ont ainsi commencé à fabriquer des 
briquettes constituées de crottin humide, d’argile et de charbon, qui brûlent mieux et plus longtemps 
que le crottin lui-même. Un autre nukhurlul a conçu et commercialisé un poêle à crottin qui utilise une 
partie des carburants des autres poêles. 
 
Des activités génératrices de revenu 
 
Poursuivant leur action, les femmes ont commencé à apporter des idées destinées à améliorer leur 
niveau de vie. Elles ont commencé à expérimenter de nouvelles présentations des produits 
traditionnels, et se sont mises à développer de petites entreprises. Plus encore, Badmaa et les 
membres du Tavan Erdene Nukhurlul se sont rendu compte que les agences touristiques situées dans 
la capitale gagnaient beaucoup d’argent en organisant la visite du Gobi : « nous avons estimé que les 
populations locales avaient droit à une partie au moins de ces recettes. Voyant que les groupes de 
touristes avaient un impact négatif sur l’environnement, nous avons décidé de promouvoir un modèle 
d’écotourisme permettant aux visiteurs de profiter de leur voyage sans nuire à la nature. » 
 
Cela supposait que les familles soient prêtes à accueillir les touristes et à ouvrir une série de boutiques 
et de marchés pour y vendre des produits traditionnels attractifs. À travers ces différentes étapes qui 
ont permis de protéger le mode de vie traditionnel, la vie des femmes du Gobi a changé du tout au 
tout. Autrefois, il aurait été impensable que les femmes participent aux réunions communautaires. À 
présent, ce sont elles qui ont pris la tête dans la recherche de solutions à leurs propres problèmes, tout 
en contribuant activement aux objectifs du Millénaire pour le Développement, qui visent à éradiquer 
l’extrême pauvreté et de protéger l’environnement.  

Filage de fins fils de laine de 
chameau pour l’export 

35 



Un désert montagnard sur le toit du monde 
Pakistan 

L’extrême Nord du Pakistan, connu pour 
être le Toit du Monde et l’Oasis des 
Montagnes, représente une superficie de 
70 236 km² avec une population totale de 
1,2 millions de personnes. Les chaînes du 
Karakorum, de l’Himalaya et de l’Hindou 
Kouch se rencontrent ici. Dans cette région 
montagneuse, principalement occupée par 
du désert, environ 90% de la population 
dépend de l’agro-pastoralisme pour sa 
subsistance. Les hivers sont rudes et 
interminables, les températures vont de – 
25° en hiver à + 45° en été. Dans ces 
conditions rigoureuses, la surexploitation 
des ressources naturelles, notamment 
forestières, commence à prendre des 
proportions inquiétantes. 

Les problèmes liés à l’utilisation non-durable des ressources naturelles 

Les forêts primitives, qui représentent 1% de la superficie totale, sont vitales pour la conservation du 
sol et de l’eau. Pourtant, la consommation de bois de feu pour le chauffage et la cuisine, en l’absence 
d’autres sources d’énergie (gaz, pétrole ou électricité) reste très répandue. Il en résulte une disparition 
rapide du couvert forestier, qui provoque à son tour un réel problème de désertification, d’érosion des 
terres, d’inondations et d’ensablage des rivières et des barrages. Les pratiques culturales malsaines 
comme la monoculture, due en particulier à la popularité croissante de la pomme de terre, ajoutent à la 
dégradation générale des sols. Les femmes des régions Nord en souffrent le plus, supportant la 

plupart des tâches liées à l’agroforesterie et au pastoralisme et 
jouant un rôle essentiel dans la gestion des ressources naturelles. 
Mais avec un peu d’aide extérieure, elles jouent à présent un rôle 
croissant dans l’amélioration de la situation. 

Les projets impliquant les organisations féminines 

Au milieu des années 1980, l’AKRSP (Aga Khan Rural Support 
Programme) a aidé les femmes du Nord Pakistan à constituer des 
Groupements Féminins (Women’s organisations WOs), une 
première dans l’histoire de la région. Plus de mille sept cents WOs 
ont vu le jour, formant ainsi un cadre institutionnel solide permettant 
la mise en œuvre de programmes d’épargne et de distribution de 
crédit et installant fermement une gestion appropriée des ressources 
naturelles. Elles ont été le fer de lance de l’affirmation du droit et de 
la capacité des femmes à participer à la prise de décision aussi bien 
en ce qui concerne la gestion de leurs ménages qu’au niveau 
communautaire, en matière d’économie agricole, de création de 
revenus ainsi que pour d’autres enjeux socio-économiques. 

Au début des années 1990, l’AKRSP a également lancé le 
programme « Femmes comme Catalyseurs du Changement 

Pulvérisant des pesticides 
sur les cultures 

Femmes de Morkhoon élaguant les arbres forestiers et 
désherbant la culture d’Alfalfa dans leur verger agro-forestier 

36 



environnemental » dont l’objectif était de promouvoir la reforestation à la périphérie des champs, des 
terres communales, des parcelles privées et d’autres zones d’où le couvert végétal avait disparu. Plus 
d’un million de plants et une tonne de pousses d’alfalfa qui se combinent avec les plantations 
forestières ont été distribués aux différentes organisations féminines de six districts du nord du 
Pakistan afin d’y résoudre les pénuries de bois de feu et de fourrage dans cette zone.  

Autres initiatives de replantation 

Un programme de replantation particulièrement dynamique a également été mis en place, portant 
notamment sur des peupliers, des oliviers de Russie et des caroubiers noirs. Les femmes ont alors 
commencé à planter des arbres sur leurs propriétés, le long des rivières et sur les petites aires en 
friche disposant de ressources en eau. Puis, du fait d’une prise de conscience croissante des dégâts 
sur l’environnement causé par les monocultures, des efforts ont été entrepris pour promouvoir 
l’assolement des céréales. L’utilisation du fumier animal comme engrais a également permis de 
protéger le sol. 

Cette prise de conscience de l’étroite interaction entre agriculture, élevage et la foresterie explique 
qu’un programme intégré de gestion des ressources naturelles (Natural Resource Management, NRM) 
combinant les trois aspects a été lancé en 1997. Les femmes de la campagne y ont pris d’emblée une 
part active, créant des organisations communautaires de NRM dans tout le Nord du Pakistan, et 
constituant des Comités qui se chargeaient de gérer des activités importantes comme la libre pâture et 
l’exploitation forestière. 

La récompense des femmes de Morkhoon 

Les membres de la WO du village de Morkhoon, situé dans la 
vallée de la Hunza à 2780 m d’altitude, se sont lancés dans un 
projet de réaménagement d’une zone pierreuse et escarpée, 
autrefois utilisée comme pâturage. La tâche fut rude, car elles 
durent assurer elles-mêmes et à la main la construction des 
amenées d’eau. Grâce à leur acharnement, 36 kanals (soit 1,8 
hectares) de paysage désolé sont redevenus fertiles. Les femmes 
ont alors utilisé cette terre pour la moisson et pour semer des 
graines d’alfalfa. Cette méthode permit d’améliorer la qualité du 
fourrage pour le bétail et d’assurer les approvisionnements 
nécessaires. L’alfalfa vendu sur le marché local procurait 
également un revenu annuel de 20 000 Roupies (soit 333 $ US). 
En outre, 10 000 peupliers et saules d’origine locale ont été plantés 
dans la région. Les femmes ont désormais à la fois la capacité de 
vendre du bois pour améliorer leurs revenus et pour couvrir leurs 
propres besoins en bois de feu et de construction. Conscientes de 
l’importance de cet effort à la fois sur le plan écologique et sur le 
plan financier, elles continuent à planter des arbres chaque année.  

Les micro-entreprises 

Les femmes ont aussi manifesté un réel engouement pour les micro-entreprises et sont de plus en plus 
actives dans leur manière de générer différentes sources de revenus complémentaires. Elles ont 
installé des pépinières privées dans leurs propres domiciles, produisant ainsi des jeunes plants 
d’arbres fruitiers, pommiers, cerisiers et autres variétés exotiques ou sauvages, pour les 
commercialiser. D’autres activités comme l’apiculture s’avèrent aussi très appréciées des femmes. 
Tout ceci a un impact social immense, en donnant aux femmes une indépendance financière et une 
position plus importante dans leur ménage. En outre, il en résulte une réduction de la pression sur la 
terre et sur les ressources naturelles. 

Femme pasteur nourrissant ses  
animaux avec du maïs au  

village de Danyore 

37



Reforestation contre désertification 
Soudan  
 
 

La plus grande partie de la terre 
située dans la corne de l’Afrique 
est constituée de zones arides et 
semi-arides, et héberge en même 
t e m p s  l a  p l u s  g r a n d e 
concentrat ion de pasteurs 
traditionnels au monde. La 
population de cette région est 
évaluée à 150 millions, dont 60% 
relèvent de systèmes pastoraux ou 
agri-pastoraux. Ces derniers sont 
les principaux fournisseurs de 
viande, de lait, de cuir et de peaux 
tant pour la consommation 
domestique que pour les marchés 
internationaux. La contribution du 
pastoralisme est considérable 
puisque celle-ci fournit une part 
importante de la masse globale 

d’emploi ainsi que des ressources qui n’apparaissent que rarement dans les statistiques officielles. 
 
Malheureusement, cette activité traditionnelle est aujourd’hui de moins en moins viable du fait d’un 
accès toujours plus difficile aux ressources en eau et à la terre, à mesure que celle-ci est mise en 
culture. Ce processus a d’ailleurs été facilité par la réticence des Etats à reconnaître et à respecter les 
droits traditionnels des éleveurs sur leurs terres. La perte de mobilité qui en est résultée a eu pour 
conséquence la rupture de l’équilibre qui s’était maintenu jusque là entre les humains, le bétail et la 
terre. 
 
Qui plus est, au cours des trois dernières décennies, les actions de développement se sont 
concentrées sur la productivité des troupeaux plutôt que sur les éleveurs eux-mêmes. Les décideurs 
ont eu tendance à considérer le pastoralisme comme une pratique arriérée, et ont préféré ignorer 
toutes les recherches démontrant que le pastoralisme était en fait une méthode rationnelle, efficace et 
écologiquement correcte de gestion des zones arides. Des politiques négatives, combinées à la perte 
de larges aires de pâturages au profit d’autres compétiteurs, font peser sur les systèmes pastoraux 
une pression accrue qui a fini par les menacer dans leur existence même. 
 
Les communautés de pasteurs de la région, victimes de la désertification et des sécheresses, se sont 
souvent trouvées au bord de la famine et de la disparition. Gode dans le sud-est de l’Éthiopie en 
constitue un exemple récent particulièrement éloquent. Alors que les catastrophes, naturelles ou 
humaines, affectaient tous les habitants de la région, ce sont les éleveurs et les communautés 
agropastorales qui ont le plus souffert. C’est devant l’absence flagrante de toute réaction significative 
pour tenter d’enrayer le désastre, à plus forte raison pour formuler des politiques de développement 
appropriées, que PENHA a été créé. 
 
Les germes du succès 
 
Afin de limiter l’impact de la désertification, PENHA a conçu en 2002 un projet spécial destiné aux 
femmes éleveurs de l’Etat du Kassala, dans l’Est du Soudan. Fondé par CORDAID, une ONG 
hollandaise, son but était d’encourager les femmes pasteurs à prendre leur part de la lutte contre la 

Remplissage de sacs de terre pour la pousse des plantes à la garderie 

38 



désertification en suscitant leur prise de conscience sur l’impact de la déforestation. Un programme de 
formation a ainsi été mis en place en liaison avec le Département d’État des Forêts. 
 
PENHA a d’abord convoqué des réunions destinées aux femmes de la région, aboutissant à la 
création d’organisations communautaires de base (OCB). Ces OCB nouvellement formées ont 
organisé des réunions, désigné des instances dirigeantes et décidé de fonder une pépinière dans le 
village le mieux approprié. Le Département d’État des Forêts fournit la conception de la pépinière, ainsi 
que tout le matériel nécessaire : graines certifiées, terreau, polyéthylène, matériaux d’arrosage, et 
enfin jeunes pousses d’acacias et d’eucalyptus. Le travail concret de mise en place de la pépinière a 
été fourni par les femmes elles-mêmes. Trente-cinq d’entre elles ont ensuite suivi une formation 
auprès du Département d’État des Forêt sur l’importance de la forêt, la manière de cultiver les plants et 
de les vendre à l’occasion pour en retirer un revenu complémentaire. 
 
Suite à ce projet, une nouvelle OCB a été créée avec pour rôle d’assurer l’éducation des femmes sur 
l’importance de stopper la déforestation et la désertification. De plus, les femmes ont réussi à jouer un 
rôle prépondérant dans le programme communautaire forestier. La pépinière produit 10 000 jeunes 
plants chaque année, générant ainsi 10 000 Livres soudanaises (environ 5 000 $ US) de revenu pour 
la CBO. 
 
PENHA pense que ce type de projet peut être reproduit et amélioré dans d’autres régions du Soudan 
et dans d’autres pays de la corne de l’Afrique. Certains signes encourageants laissent espérer un effet 
d’impulsion, car des femmes d’autres villages de la région se montrent intéressées pour mettre en 
place des projets du même type. Ce mouvement qui conduit les femmes à s’engager pour protéger 
leur pays de la dégradation ne peut ainsi que s’accélérer.  
 
PENHA est une initiative africaine, menée par des Africains, lancée en 1989 par un groupe de 
travailleurs de la recherche et du développement préoccupés de l’avenir du pastoralisme et ayant 
décidé de réfléchir aux stratégies et aux politiques à mettre en place pour améliorer la qualité de la vie. 

Arrosages des plantes à la garderie 

39 



Les femmes éleveurs autochtones dans les Andes 
supérieures 
Bolivia 
 

 
Les zones humides des 
montagnes et des hauts plateaux 
des Andes (punas) constituent un 
écosystème exceptionnel, du fait 
de leurs  caractér is t iques 
hydrographiques dans un 
environnement aride. Cette 
région de tourbières tropicales, 
situées à cheval entre le sud du 
Pérou, la Bolivie et le nord du 
Chili est désignée sous le nom de 
« bofedales ». De même que les 
prairies et pâtures sèches 
(« pajonales »), ces bofedales 

jouent depuis des milliers d’années un rôle majeur dans la domestication des camélidés dans cette partie 
du monde. C’est le cadre qui permet l’élevage des lamas et des alpagas dans la région et, au-delà, 
l’organisation des activités agropastorales qui survivent jusqu’à nos jours. 

 
Au cours des dernières années, SAVIA (l’Association pour le maintien de la Biodiversité et la 
Recherche en Développement durable) a mené à bien des projets et des recherches sur la gestion des 
ressources naturelles en coopération avec les communautés de pasteurs de la haute région andine de 
Bolivie. L’objectif principal était de consolider les savoirs traditionnels sur la gestion des ressources 
naturelles et de les combiner avec de nouvelles méthodes de mise en valeur des zones humides 
d’altitude. 
 
Les communautés d’éleveurs de lamas d’Alota, Sora, Turuncha et 
Quetena Grande dans le sud-ouest du département de Potosi, près 
de la frontière du Chili et de l’Argentine, sont impliquées dans le 
projet. Il en est allé de même pour les groupes d’éleveurs d’alpaga 
de la zone naturelle de protection d’Alobamba, près de la frontière 
péruvienne, au nord du pays. 
 
Dans l’écosystème des zones humides des hautes Andes, l’élevage 
des lamas et des alpagas, tant pour leur laine de qualité que pour 
leur viande, a donné aux communautés locales un mode de vie en 
harmonie avec l’environnement. Les femmes autochtones jouent un 
rôle majeur dans cette forme de pastoralisme et dans la gestion des 
écosystèmes sur laquelle il s’appuie. 
 
Ces écosystèmes sont une source très importante de biodiversité, 
abritant une faune et une flore spéciales, cette dernière représentant 
70% du fourrage des animaux sauvages. Grâce à la pluviosité et à 
l’hydrographie, aux conditions micro-climatiques et aux sels 
minéraux, on peut les considérer, du fait de leur productivité, comme 
de véritables oasis dans une région extrêmement froide et 

40 

Lamas dans les Andes boliviennes 

Les zones humides sont favorables  
à l’élevage de lamas 



désertique des Andes sud-américaines. Ils sont 
d’ailleurs la base du système productif et socio-
économique qui caractérise la vie de centaines de 
familles d’éleveurs vivant dans ces régions dans des 
conditions extrêmes, pratiquement sans agriculture, et 
sans aucune alternative pour subsister. 
 
Les zones humides, par contre, sont des zones 
fragiles, et certaines espèces végétales ou animales 
sont à présent menacées. Leur fragilité est due en 
partie au déséquilibre hydrographique entre les 
précipitations et l’évaporation dans les Andes, 
équilibre aujourd’hui menacé par la ponction hydrique 
des activités minières à grande échelle. Le 
réchauffement climatique n’est pas non plus sans 
effet, sans oublier le risque potentiel représenté par le surpâturage. La protection de ces régions est 
pourtant essentielle pour préserver la biodiversité et maintenir les moyens d’existence des éleveurs. 
Sans oublier que les paysages, impressionnants, recèlent un potentiel élevé pour l’écotourisme, ainsi 
que pour l’observation de la vie sauvage. SAVIA a soutenu les communautés locales dans leurs efforts  
pour intégrer les techniques agro-écologiques et ainsi préserver la végétation naturelle. Elle a 
également agi pour soutenir les initiatives locales de résistance à la menace contre les ressources 
hydriques représentée par les compagnies minières. 
 
Le rôle essentiel des femmes éleveurs dans les Andes 
 
L’écosystème andin disposant de peu de ressources et l’élevage des lamas étant pour l’essentiel une 
activité autochtone, les rituels d’harmonisation avec la Terre Mère (Pachamama), la prise en mains du 
troupeau et le maintien de la cohésion familiale sont de la responsabilité de la mère. 
 
Au sein de la cellule familiale, c’est la femme qui reste au foyer pendant que l’homme est parti, parfois 
pour de longues périodes, en quête de différents emplois saisonniers. C’est elle qui assume les tâches 
de production locale, ce qui inclut également les soins aux enfants et leur éducation, ainsi que 
l’alimentation et la surveillance des bêtes. La femme est aussi en charge de la gestion durable des 
ressources naturelles.  
 
Les femmes des familles indigènes assurent une grande variété de tâches concernant les animaux 
sauvages. C’est à elles par exemple qu’il incombe d’améliorer les races animales en sélectionnant les 
reproducteurs et en surveillant et en planifiant les accouplements. La transformation des sous-produits 
des animaux, la tonte, le traitement de la fibre laineuse, le filage et le tissage sont essentiellement le 
fait des femmes. 
 
Dans le cadre de leur activité de gardiennes de troupeaux, les femmes décident des parcelles les plus 
appropriées pour faire paître les bêtes, ainsi que de la rotation de ces parcelles. Ce sont elles qui 
contrôlent la densité de bêtes sur chaque zone de pâturage. Cette compétence est essentielle pour 
garantir l’utilisation durable des prairies et pour éviter la dégradation des sols par surpâturage.  
 
Les femmes jouent aussi un rôle majeur dans le maintien et la transmission orale des savoirs relatifs 
aux techniques d’irrigation, à la gestion de l’eau, à la construction des aqueducs et des digues qui 
permettent l’expansion des eaux et le contrôle des niveaux lagunaires, notamment dans les zones 
marécageuses. 
 
En préservant et en mettant en pratique ces savoirs traditionnels, les femmes éleveurs protègent leur 
culture et vivent en accord avec elle. Elles assurent également la durabilité du pastoralisme autochtone 
dans les Andes et protègent en même temps l’écosystème des zones humides. 

41 

Bergère nourrissant un jeune lama 



Les femmes Peulh joignent leurs efforts pour combattre la 
désertification
Sénégal 

Les Peulh sont l’ethnie principale de la 
région de Matam située au Nord-
Ouest du Sénégal. Leur mode de vie 
est basé sur la stabulation libre de 
leurs bêtes, avec lesquelles ils se 
déplacent d’une région à l’autre en 
quête des précieuses ressources que 
sont l’eau et les pâturages. 

Dans la culture et la tradition Peulh, 
les mariages sont très précoces et les 
femmes souvent exclues des projets 
de développement. Dans certaines 
localités, il est souvent difficile de 
regrouper hommes et femmes pour la 
tenue d’une réunion. Lorsque ces 
dernières ont la possibilité de suivre 
des programmes d’alphabétisation, 
elles sont souvent séparées des 
hommes.  

Dans cette société pastorale, les femmes sont en permanence occupées à prendre soin des animaux 
et des bêtes. C’est à elles qu’il appartient d’aller chercher l’eau, d’abreuver les jeunes animaux restés 
à proximité de la maison. Pour ce faire, elles sont souvent obligées d’utiliser des charrettes pour 
acheminer des quantités suffisantes. Ces mêmes charrettes servent également à transporter les 
enfants et les provisions de base en période de transhumance. Arrivées à destination, elles ont encore 
à construire l’habitation temporaire. 

La dégradation des ressources naturelles a atteint un tel degré qu’elle a un impact majeur sur la 
saisonnalité de ces dernières. Ce phénomène a aussi affecté gravement la vie quotidienne des 
femmes éleveurs, qui sont toujours en quête de ressources en eau et en herbe. Confrontées à ces 
problèmes, les femmes peuls trouvent des moyens pour combattre cette dégradation. 

La participation à la gestion des zones de pastoralisme 

Elles sont à présent capables de participer à toute une série d’activités de développement mises en 
œuvre dans la région, et ce grâce à un programme d’alphabétisation dans leur propre langue. Elles 
sont également associées à l’élaboration et à la mise en œuvre de projets de gestion des zones de 
pastoralisme sous la forme d’accord locaux. L’objectif principal du plan de gestion porte sur la 
préservation des ressources naturelles dans les zones de pastoralisme, mais aussi sur la manière de 
leur donner les moyens de gérer elles-mêmes ces ressources. Cela suppose la sécurisation de 
l’utilisation des ressources naturelles, l’organisation des parcours de troupeaux et l’élaboration en 
commun des accords locaux. Les femmes éleveurs sont impliquées au même titre que les hommes 
dans la préparation et la mise en œuvre de ces projets et sont représentées à l’égal de ces derniers 
dans les commissions installées à cette fin. Un certain nombre de programmes de soutien les aident 
dans leurs efforts.  

Convoie des charrettes conduites par des femmes Peulh  
partant en transhumance 

42 



La reforestation par les femmes du 
village de Dendoudi 

Les femmes de Dendoudi créent 
actuellement des pépinières en 
utilisant des plants qui serviront à la 
reforestation, mais qui peuvent 
également leur procurer un revenu 
complémentaire. Ces pépinières sont 
situées près de points d’eau de 
manière à garantir aux jeunes pousses 
un arrosage adéquat. 

La lutte contre les feux de 
broussailles 

L’un des principaux problèmes que 
rencontrent les communautés 
pastorales est celui des feux de 
brousse. Il se pose partout au 
Sénégal, mais tout particulièrement dans la région de Matam. Depuis la grande sécheresse des 
années 1970 en Afrique occidentale, le Sénégal connaît une chute de 25% de la fertilité des sols et la 
disparition annuelle de 80 000 hectares de couvert forestier. La diminution de la fertilité a pour 
conséquence que les agriculteurs sont sans cesse en quête de nouvelles terres et démarrent des feux 
afin de défricher les parcelles en les débarrassant de leurs broussailles. Le problème est que les feux 
alimentés par la végétation qui s’est densifiée pendant la saison des pluies, échappent souvent à tout 
contrôle. Les pertes annuelles de couvert forestier du fait des feux de broussailles sont évaluées à 
350 000 hectares.  

Les femmes de Dendoudi font un effort particulier pour prévenir ces feux, constituant des groupes et 
se donnant les outils nécessaires pour entretenir les pare-feux dans leur localités. On a là encore un 

exemple de leur ambition 
générale de s’ impliquer 
a c t i v e m e n t  d a n s  l a 
p r é s e r v a t i o n  d e  l e u r 
environnement. Elles n’hésitent 
pas non plus à héberger les 
coopérants du projet, et 
c o n t r i b u e n t  m ê m e 
financièrement à sa réalisation. 

M a l g r é  l e s  r é a l i t é s 
socioculturelles marquées par 
une marginalisation des 
femmes pastorales dans les 
actions de développement, il 
est permis de constater 
l’émergence de groupes de 
femmes, à l’instar des femmes 
de Dendoudi, qui s’engagent 
avec succès et au même titre 
que les hommes dans la lutte 
contre la désertification. 

Femmes Peulh dans une zone de reboisement 

Participation des femmes Peulh dans la lutte  
contre les feux de brousse 

43



Les femmes Raika du Rajasthan 
Ilse Köhler-Rollefson 
League for Pastoral Peoples 
Pragelatostr. 20 
64372 Ober-Ramstadt 
Allemagne 
Tel.: +49 6154 53642 
Email: ilse@pastoralpeoples.org 
Site web : www.pastoralpeoples.org 
Photos © Evelyn Mathias and Ilse Köhler-
Rollefson       
 
Paradoxes de la déforestation 
Bilinda Straight 
Département de l’Anthropologie 
Université de Western Michigan  
Kalamazoo, MI 49008 
États-Unis 
Tel: +269-387-0409  
Fax: +269-387-3970 
Email: bilinda.straight@wmich.edu 
Photo © Bilinda Straight                            
 
Gestion du sol et des ressources dans la 
région des Afar 
Fiona Flintan/Samuel Tafere 
SOS Sahel 
PO Box 3262 
Addis Ababa 
Éthiopie 
Tel: +251 911 202716 
Email: fionaflintan@yahoo.co.uk 
Site web : www.sahel.org.uk 
Photos © SOS Sahel Éthiopie 
 
Protection de la biodiversité dans les 
Carpates 
Sally Huband 
Land Economy and Environment Research 
Group 
Scottish Agricultural College,  
West Mains Road 
Edinburgh, EH9 3TG 
Royaume-Uni  
Email: sallyhuband@hotmail.com 
Photos © Sally Huband                             
 
 
 
 
 

Les femmes Masai prennent la parole et 
leur bâton de pèlerin 
George Kamau 
Practical Action - Eastern Africa 
PO Box 39493 
00623 Nairobi 
Kenya  
Tel: +254 20 2713540 
Email: george.kamau@practicalaction.or.ke 
Site web : www.practicalaction.org 
Photo © George Kamau 
 
Le surveillance des troupeaux dans le 
Rift Valley 
Carol Palmer 
The Council for British Research in the 
Levant (CBRL) 
10 Carlton House Terrace 
London SW1Y 5AH 
Royaume-Uni  
Tel: +44-207 969 5296 
Email: carol.palmer11@btinternet.com     
Site web : www.cbrl.org.uk 
Photos © Carol Palmer                             
 
Réflexion sur une enfance pastorale 
Khadija Catherine Razavi 
Centre for Sustainable Development Studies 
and Application (CENESTA) 
142 Azerbaijan Avenue 
13169 Téhéran 
Iran                                                 
Tel: +98 21 66 972 973  
Fax: +98 21 66 400 811 
Email: cenesta@cenesta.org 
Site web : www.cenesta.org 
Photo © CENESTA                                   
 
La recolte des plantes locales et de leurs 
vertus 
Gregory Akall 
Practical Action - Eastern Africa 
Nairobi 
Kenya 
Tel: +254 20 2713540. 
Email: gregory.akall@practicalaction.or.ke 
Photos © Gregory Akall 
 
 
 
 

REMERCIEMENTS 



Les femmes pasteurs de Turkménistan 
Cara Kerven 
Odessa Centre 
2 The Ridgeway, Great Wolford 
Warwickshire CV36 5NN 
Royaume-Uni  
Tel: +44 1608674489 
Email: ck337@cam.ac.uk 
Site web : www.odessacentre.co.uk 
Photos © Cara Kerven 
 
Tradition et gestion durable des 
ressources naturelles 
Dr. Naomi Kipuri 
Executive Director 
Arid Lands Institute 
Kenya 
Email: aridlands@aridlandskenya.org 
Photo © David Maina, UNDP Kenya 
 
Le Groupe autogéré de Conservation 
forestière Al Rahma 
Halima Mohamed 
Secrétaire Général 
PO Box 52 
Mandera  
Kenya 
Tel: +254-723-834372 
Email: halima_muhamad@yahoo.com 
Photos © Abdul Haro 
 
Guardiens du Gobi 
Lois Lambert / Sabine Schmidt 
Initiative for People Centered Conservation 
(IPECON) 
New Zealand Nature Institute (NZNI) 
Mongolia Office 
PO Box 46-107 
Ulaanbaatar 210646 
Mongolie 
Tel: +976-11-329477 
Fax +976-11-329259 
E-mail: ipecon@nzni.org.mn  
Site web : www.nzni.org.mn 
Photos © Sabine Schmidt 
 
 
 
 
 
 

Un désert montagnard sur le toit du monde 
Maqsood Khan 
Aga Khan Rural Support Programme (AKRSP) 
Core Office 
Babar Road, PO Box 610 
Gilgit, Northern Areas  
Pakistan 
Tel: +925811 52910 
Email: maqsood.khan@akrsp.org.pk        
Photos © AKRSP 
 
Reforestation contre désertification 
Ali Mohamed Ismail 
Pastoral and Environmental Network in the 
Horn of Africa (PENHA) 
PO Box 494  
1 Laney House  
Portpoll Lane  
London E1N  
Royaume-Uni  
Tel: +44 207 242 0202 
Email: info@penhanetwork.org 
Site web : www.penhanetwork.org 
Photos © PENHA 
 
Les femmes éleveurs autochtones dans les 
Andes supérieures 
Carmen E. Miranda Larrea 
Asociación para la conservación de la 
biodiversidad y el desarrollo sostenible (SAVIA)  
Av. Mariscal Montenegro N° 982  
San Miguel, La Paz  
Bolivie 
P.O. Box 3-34986 SM 
Tel/Fax (+591-2) 279 1620 
Email: savia@saviabolivia.org  
Site web : www.saviabolivia.org 
Photos © Ricardo Manuel Espinosa 
 
Les femmes Peulh joignent leurs efforts 
pour combattre la désertification 
Aliou Ka 
Centre de Suivi Ecologique (CSE) 
BP 154 PNUD 
Dakar, Sénégal 
Tel: +221 825 8066 
Fax: +221 825 8168 
Email: ka@cse.sn 
Photos © Aliou Ka  

REMERCIEMENTS 




